
A N S T I F T U N G E N  Z U M  G E M E I N S A M E N  C H R I S T E N L E B E N  0 1 _ 2 6

feind 
oder selig?



Verlag und Herausgeber: 
Offensive Junger Christen – OJC e.  V. 
Pf. 1220, 64382 Reichelsheim
Alle Rechte beim Herausgeber
Redaktion: 
Gerlind Ammon-Schad (V.i.S.d.P.) in 
Zusammenarbeit mit Írisz Sipos (Stellv.), 
Silke Edelmann, Cornelia Geister, Damaris 
Riesner, Klaus Sperr, Birte Undeutsch, 
Silas Wolfsberger
Schlussredaktion: Írisz Sipos 
Design: Sechstagewerk, Chur/Schweiz
Druck: Strube Druck & Medien GmbH, 
Felsberg
Bildnachweis: Adobe Stock, unsplash
Titelbild: gradt – stock.adobe.com

Der Freundesbrief der OJC erscheint  
4x jährlich zum kostenlosen Bezug.  
Die Dienste der Offensive Junger Christen 
werden von Spenden getragen. Jeder kann 
durch seinen Beitrag mithelfen, dass die 
Arbeit weiter getan werden kann. Danke! 

Unsere Spendenkonten:
Offensive Junger Christen – OJC e.  V.
Volksbank Odenwald eG 
IBAN: DE37 5086 3513 0000 0170 00
BIC: GENODE51MIC

	 Für die Bank-App

oder online spenden: 
www.ojc.de/spenden

Postfinance Basel (Schweiz) 
Kto.-Nr. 40-30400-1
IBAN: CH60 0900 0000 4003 0400 1
BIC: POFICHBEXXX

ojcos-stiftung
Evangelische Bank e.G. 
IBAN: DE78 5206 0410 0004 0047 01
BIC: GENODEF1EK1

Bitte geben Sie bei Ihrer Spende im 
Feld Verwendungszweck Ihre Adresse 
oder Freundesnummer (siehe Adress-
aufkleber) an. Nur so können wir Ihre 
Spende eindeutig zuordnen und Ihnen die 
Zuwendungsbestätigung ausstellen. Sie 
erleichtern damit unserem engagierten 
Buchhaltungsteam die Arbeit. 



08	 Liebe ist ein Verb
	 Mit Pinchas Lapide am Küchen-	
	 tisch – ein fiktives Interview
	 Gerlind Ammon-Schad

12	 Heil durchs 
	 Minenfeld
	 Ein Chilene in Alemania
	 Andrés Pizarro

14	 Kontrafaktisch
	 Feindschaft braucht Grenzen
	 Silas Wolfsberger

18	 Osterbegegnung
	 Umdenken in Gotha-West
	 Ute Paul

20	 Aus Jakob 
	 wird Israel
	 Im Ringen um Schalom 
	 Betrachtung zu 1 Mose 32
	 Ralph Pechmann

24	 Nicht ausweichen!
	 Bonhoeffers Weg vom 
	 Pazifismus zum Widerstand
	 Peter Zimmerling

30	 Leicht ist das nicht
	 Frieden hat, wer Frieden gibt
	 Andreas Geister

32	 Erlebt
	 Elke Pechmann, Silke 
	 Edelmann, Tobias Diekmeyer

34	 Changing 
	 of the Guard
	 Wie Jesus meine 
	 Wächter befreundet
	 Ursula Schmidt

38	 Kühe für 
	 den Frieden
	 Versöhnt in Rwanda
	 Silke Edelmann

40	 Christen im Irak
	 Zwischen Hoffnung 
	 und Unsicherheit
	 David Müller

43	 Kein Einzelstück
	 Was ich aus zwei Jahren 
	 in der OJC mitnehme
	 David Haase

46	 Aus dem 
	 Begegnungs-
	 zentrum REZ
	 Gerd Epting

	 2	 Impressum
	 4	 Editorial
	 6	 OJC Jahresfest
	 45	 BFD/FSJ in der OJC
	 48 	 Finanzen

	 49	 OJC Kontakt
	 50	 News
	 52	 Wir suchen dich!
	 53	 OJC unterwegs
	 54	 Termine 2026



5

Ganz im Sinne von Viktor Frankl: Die letzte der mensch-
lichen Freiheiten besteht in der Wahl der Einstellung zu 
den Dingen. © Viktor Frankl (1905-1997) 

Feind oder selig? 
Je nach Wahl also …

In diesem Heft begegnen wir Menschen, die mit Jesu 
Worten aus der Bergpredigt einen Weg gegangen sind: 
So berühmten wie Dietrich Bonhoeffer, aber auch Men-
schen aus unserer Mitte. Ich bin sicher, auch ihr, liebe 
Freunde, habt Geschichten darüber zu erzählen, wie ihr 
„Entfeindungsliebe“ (Pinchas Lapide) erlebt habt. 
	 Kürzlich wurde ich mit zwei gegensätzlichen State-
ments zum Thema Freund oder Feind konfrontiert, die 
mich aufhorchen ließen. Bei einem engagierten Ge-
spräch an unserem Esstisch warf einer der Teilnehmer 
als einfache Verhaltensregel zum Umgang mit Anders-
gesinnten in die Runde: „Einfach kein A@loch sein. Ist 
das so schwer?“
	 Und in Marburg las ich folgendes Graffiti an einer 
Garagenwand: „Wir halten zusammen! Fight Merz!“
	 Trotz der groben Wortwahl tendiere ich zu Erste-
rem. Und ich meine, dass Jesus uns die Umsetzung der 
Bergpredigt nicht in Auftrag gegeben hätte, wenn es zu 
schwer für uns wäre. Er traut es uns zu – aufgrund sei-
nes Freundseins. Jesus ermöglicht uns, in die Weite zu 
denken – und weiter zu denken. Dazu laden wir euch an 
Himmelfahrt ein! 
	 Wie immer erscheinen demnächst einzelne Artikel 
auf unserem Podcast feinhörig – absolut geeignet für 
lange Auto- oder Bahnfahrten, für einen Spaziergang 
oder schlaflose Nächte. Reinhören, abonnieren und 
regelmäßig inspiriert werden – das machen wir euch, 
liebe Freunde, zum Geschenk.

In herzlicher Freundschaft, 

Gerlind Ammon-Schad, Priorin der OJC
Reichelsheim, 12. Februar 2026

Wie schön diese Anrede auf der ersten Seite einer Aus-
gabe zum Thema Feindesliebe klingt! Da höre ich mit: 
Augenhöhe. Vertrauen. Wegbegleiter. Einander gut sein. 
Ich kenne die wenigsten von euch. Trotzdem darf ich 
euch so nennen: Freunde. Weil ich weiß, dass ihr der 
OJC verbunden seid, dass ihr uns Interesse entgegen-
bringt und dieses Heft in Händen haltet, um mehr zu 
erfahren vom Auftrag der OJC. Und wenn dann Zu-
stimmung kommt, freue ich mich. Selbst wenn es Kritik 
hagelt, stellt das nicht diese Anrede in Frage. Denn 
Freunde dürfen das: mich oder einzelne Autoren der OJC 
kritisieren. Das macht uns nicht zu Feinden. 
	 In den sozialen Netzwerken wird die Einteilung zwi-
schen Freund und Feind ja schnell vollzogen. Es reichen 
einzelne Schlagworte oder ein Selfie mit der „falschen“ 
Person – ich bin erkannt, schlimmer noch erwischt. In 
die Schublade gesteckt. Eingemauert in Zuschreibun-
gen. Das verleiht scheinbar Sicherheit: Dich kenn ich, 
Freundchen! Die Falle ist, dass Zuschreibungen wie 
Mauern sind. Der einzige Weg heraus, zum Anderen hin, 
ist die mutige Tat. Eine Mauer muss ich mit eigenen 
Händen niederreißen oder mit meinen Füßen über-
springen. Mit meinen Lippen demolieren, mit einem Se-
genswort entmachten. Wenn Jesus also sagt: Liebt eure 
Feinde, tut denen Gutes, die euch hassen – dann meint 
er genau das. Macht es anders, Freunde! Selbst wenn 
ihr am liebsten auf den Küchenstuhl steigen und mit 
dem Besen an die Decke hämmern wollt. 

Womit fängt das an? 
Eine Gefährtin legte mir neulich das nebenstehende 
Zitat von Hartmut Rosa auf den Tisch. Eine Stimme 
haben wir alle, Ohren auch. Wir können sie so oder 
anders einsetzen. Schreien oder flüstern, hören oder 
auf Durchzug stellen. Wichtig ist meine Entscheidung. 
Und da kommt das Herz ins Spiel: Die Haltung. Die Ent-
scheidung, wie ich Ohren und Stimme einsetzen will. 
Ich ahne, warum Hartmut Rosa hier Demokratie und 
Religion zusammenbringt. Mein Herz, meine Haltung, 
meine Entscheidung ist wichtig für die Demokratie. Gott 
sagt: Ich lege euch vor Leben und Tod, Segen und Fluch, 
dass ihr das Leben wählt (5 Mo 30,19). In einer Welt 
voller Überraschungen und sich überschlagender Ereig-
nisse spricht Gott von Wahlmöglichkeiten. Das ist ja der 
Inbegriff von Demokratie, dass wir die Wahl haben. Das 
eröffnet Handlungsspielraum. 

Liebe Freunde!



6

6

OJC-JAHRESFEST 
HIMMELFAHRT 
14. MAI 2026

– eine Einladung zum Tag der Offensive! 
Raus aus den Schubladen – Christen 
denken in die Weite, Christen denken 
weiter. Christus hats uns vorgemacht. 
An Himmelfahrt, dem Weite(r)-Tag 
schlechthin, wollen wir mit euch weiter 
denken und das Leben feiern. Seid ihr 
dabei?

WEITE       DENKEN

www.ojc.de/tdo



7

09:30 Uhr	
Ankommen mit Hefezopf 
und Kaffee an der 
Reichenberghalle
Konrad-Adenauer-Allee 1
64385 Reichelsheim
(Odenwald)

10:00 Uhr	
Festgottesdienst
mit Lobpreis

Predigt: 
Andreas „Boppi“ Boppart
Campus für Christus 
Schweiz

ab 12:00 Uhr	
Mittagessen auf 
Schloss Reichenberg

ab 13:45 Uhr	
Kaffee und Kuchen
an der Reichenberghalle

14:30 Uhr	
Workshops 

16:30 Uhr	
Abschlussplenum mit 
aktuellen Informationen aus 
der OJC und Sendungswort

17.15 Uhr	
Ende

OJC-
Kennenlerntage
14.–16.05.2026
Du möchtest uns besser 
kennenlernen? Hier gibt 
es Zeit für Begegnung. 
Du hast Familie? Herzlich 
willkommen, wir freuen 
uns auf Groß und Klein.  
Mehr Infos auf S. 54

1	 Kreuzreise – unterwegs zu 
	 leidenschaftlichem Glauben
	 Heilsame Routen-Neuberechnung 
	 auf dem Weg nach Emmaus
	 Andreas Boppart

2	 Schön ist jede Frau!
	 Mich annehmen, entfalten und 
	 Weite(r)entwickeln
	 Claudia Seemann

3	 Mit Muslimen im Gespräch
	 Respektvolle, fundierte und christus-
	 zentrierte Botschaft für Menschen 
	 mit muslimischem Hintergrund
	 Selam Bruk

4	 Leitbild Reich Gottes
	 Orientierung in der polarisierten 
	 Debatte um Glaubenszeugnis und 			 
	 politische Partizipation von Christen
	 Manfred Schmidt 

5	 Wenn Gott ins Denken einfällt: 		
	 Interpretation als Abenteuer
	 Von der Freude, die Welt und das Wort 			 
	 immer wieder neu zu buchstabieren 
	 Jeppe Rasmussen

6	 Ein Traum von Gemeinde
	 Impulse für eine lebendige, ein-
	 ladende und zukunftsfähige Kirche
	 Klaus Sperr

7	 Als Christen mittendrin
	 Leben teilen, Vertrauen wecken, 
	 Beten lernen im säkularen Quartier
	 Ute und Frank Paul

8	 Schicksal: Weite oder Enge? 		
	 Du hast die Wahl!
	 Wie wir innerlich frei werden, das
	 Leben mitsamt seinen Herausforde-			 
	 rungen zu bejahen und zu gestalten.
	 Konstantin Mascher

WorkshopsKinder 
und Teens

Programm

6. – 10. Klasse
Spannender Jugendgottes-
dienst, coole Aktionen mit 
Tiefgang und kreative Ange-
bote auf dem Erfahrungsfeld 
Schloss Reichenberg

1. – 5. Klasse
Sei dabei beim Kids-Event: 
Am Vormittag Kindergottes-
dienst zum Mit-Machen 
und Weiter-Denken. 
Am Nachmittag Spiel, Spaß 
und Action auf Schloss 
Reichenberg.

3 – 6 Jahre
Teilnahme am 
Kindergottesdienst im REZ 
(10 bis 12 Uhr) 
Betreuungsangebot im REZ 
(14 bis 16.30 Uhr)

Kleinkinder
Raum mit Spielecke 
und Übertragung in der 
Reichenberghalle

Annika Simon

Meike Judith

Heidi Stine



8

Wie liebt man seine Feinde? Eine 
gute Frage. Und darauf hätte ich 
gerne eine gute Antwort. Ein 
Buch mit diesem Titel fällt mir in 
die Hände. Der Autor ist Pinchas 
Lapide (1922–1997). Sollte er eine 
Antwort haben? Er, der mit 16 
Jahren als Wiener Jude in ein 
Konzentrationslager verschleppt 
wurde, später fliehen konnte und 
als Soldat auf Seite der Briten 
gegen die Nazis kämpfte? Das 
liest sich eher wie die Grundstein­
legung für eine lebenslange tiefe 
Feindschaft zu den Deutschen. 
Pinchas Lapide und seine Frau 
Ruth entschieden sich 1974 be­
wusst, in Deutschland zu leben 
und sich der Versöhnungsarbeit 
zwischen Christen und Juden 
zu widmen. In Deutschland und 
weltweit. Ich war Anfang 20, als 
ich die beiden live erlebte, bei 
einem Vortragsabend an meiner 
Hochschule. Tief beeindruckt 
blieb mir das jüdische Theologen­
paar im Gedächtnis.
 
Heute nehme ich eine Tasse 
Kaffee in die Hand und befrage 
diesen Mann jüdischen Glaubens, 
der uns Christen hilft, den Juden 
Jesus und sein Gebot der Feindes­
liebe zu verstehen. 

Liebe 
ist ein 
Verb

Text: Gerlind Ammon-Schad

Mit Pinchas Lapide 
am Küchentisch – 
ein fiktives Interview 





10

Gerlind Ammon-Schad: Wie liebt man seine 
Feinde, Pinchas? Das möchte ich dich fragen. 
Gleich am Anfang deines Buches unterscheidest 
du zwischen den Begriffen Bergpredigt und 
Berglehre und ich ahne, was du damit sagen 
willst. 

Pinchas Lapide: Es ist keine Wortklauberei, 
wenn ich mich weigere, diese Mitte der Bot-
schaft Jesu als eine zu nichts verpflichtende 
„Bergpredigt“ abzutun, sondern sie in sei-
nem Sinne zur „Berglehre“ erheben will, die 
das Wesentliche seiner Ethik umfasst.

Genau, Jesus liefert keine smarten Ideen, son-
dern eine Anleitung, wie man leben soll. Dir ist 
wichtig: Bei der Feindesliebe geht es nicht um 
unsere Gefühle für den Feind, sondern darum, 
anzuerkennen, dass es Feindschaft gibt. So 
ist die Welt. Und dann: Was kann ich tun, um 
Feindschaft zu überwinden? Es geht dir immer 
um das Tun, tun, tun…. Du nennst es Entfein-
dungsliebe. 

Hier wird weder Sympathie für Feinde noch 
Sentimentalität gefordert und schon gar 
nicht eine Selbstpreisgabe an den Feind, 
denn weder Gefühle noch das Martyrium 
können befohlen werden – wohl aber „das 
Tun“, das häufigste Zeitwort im jesuanischen 
Sprachgebrauch. 

Ich finde das nicht so einfach, denn schon im 
Umgang mit mir selbst komme ich an meine 
Grenzen. Zu viele meiner Angewohnheiten sind 
mir „verhasst“ und ich werde mir selbst zum 
Feind – vielleicht kennst du das. Wie hast du das 
bei dir selbst gelöst?

Es gab nur ein schmerzliches Rezept: Meine 
Untugenden und Schwächen zu zähmen, so 
gut es eben geht, und zugleich Abschied zu 
nehmen von dem herrlichen Wunschbild, 
das ich in meiner Phantasie als Selbstpor-
trät entworfen hatte. Saure Arbeit am Ego, 
schrittweise Annahme des ungeschmink-
ten Ichs und größere Toleranz den eigenen 
Schwächen gegenüber – dieses Dreigespann 
führte mich zur „Selbstentfeindung“, die es 
mir ermöglichte, auch meine Neider, Rivalen 
und Gegner, denen ich all diese und andere 
Sünden angelastet hatte, leichter zu ertragen 
und besser zu verstehen.

Klingt nach einem guten Plan, aber auch nach 
einem langen Weg. Ein anderer Gedanke ist mir 
noch wichtig: Du sprichst bei der Aufforderung 
Jesu, die zweite Meile mitzugehen, davon, dass 
Gott eine einseitige Vorleistung bringt und dass 
auch im menschlichen Miteinander immer einer 
den ersten Schritt machen muss, um den Teu-
felskreis von Hass und Gegenhass zu durch
brechen. Gibt man sich damit nicht eine Blöße? 
Wo bleibt da meine Würde? 

Weder „Feindesliebe“ noch Machtverzicht, 
und schon gar nicht Selbstentblößung wer-
den hier verlangt, sondern einzig und allein 
die vernünftige Förderung einer friedlieben-
den Aussöhnung. Versöhnung gedeiht (…) 
nur durch einen Vertrauensvorschuss. Den 
ersten Schritt zum Gegner hin sollt ihr ma-
chen – nicht mehr, aber auch nicht weniger. 

Mir gefällt an deinem Buch, dass du den Raum 
weit öffnest für alle Menschen. Durch die Um-
setzung der Berglehre können alle zu Kindern 
Gottes werden. 

Ungleich der griechischen Gottessohn-
schaft, die mit der Geburt beginnt, kann 
man im Judentum ein Sohn Gottes werden, 
indem man dem Vater im Himmel Nachfolge 
leistet, alle Schranken der Liebe aufhebt und 
sogar den Feind durch Zuvorkommenheit 
entwaffnet, um ihn zum Freund zu machen.

Zu Söhnen und Töchtern Gottes werden – im 
hellenistischen Umfeld ein atemberaubender 
Gedanke! Und auch der tiefere Sinn hinter dem 
Gebot der Feindesliebe leuchtet hier auf: Nicht 
um den Feind zu vernichten, sondern um aus 
ihm einen Freund zu machen und damit einen 
Bruder. Um das geht es! Du zitierst Martin 
Buber, der das biblische Gebot der Nächstenliebe 
nicht mit „wie dich selbst“ übersetzte, sondern: 
Liebe deinen Nächsten, denn er ist wie du. Was 
ist damit gewonnen?

Hiermit wird ausgesagt, dass dein Mit-
mensch, was auch immer der Augenschein 
sein mag, der ihm Bosheit, Allmacht oder 
Hinterlist in deinen Augen verleiht, im Grun-
de genauso schwach, gebrechlich und den 
Ängsten des Daseins ausgesetzt ist wie du 
selbst. Dieses Sein-wie-Du entwaffnet also 
viel von der Angst, die du vor deinem Nächs-
ten haben könntest. Wenn so der Angst der 



11

Anmerkung:
Die Zitate sind dem Buch: 
Wie liebt man seine Feinde? 
(Grünewald-Verlag, Mainz 
1986) entnommen. Es ist 
leider nur noch antiquarisch 
erhältlich.

Gerlind Ammon-Schad, 
Priorin der OJC, lebt mit 
ihrem Mann Bernhard auf 
Schloss Reichenberg.

Es bekräftigt ihn in seiner Feindseligkeit und 
lädt ihn ein, ungestraft weitere Gewalttaten 
zu begehen.

Am Ende des Buches fragst du, was nun die 
Berglehre für uns heute zu bedeuten hat, auch 
angesichts des weltweiten Wettrüstens und der 
Kriege. Helmut Schmidt hat einmal gesagt: „Mit 
der Bergpredigt kann man keine Politik ma-
chen.“ Du sagst: „Die Fülle der Vernunft besteht 
heute darin, die Berglehre allmählich aus den 
Gotteshäusern und den theologischen Fakultä-
ten heraus und Schritt für Schritt in die Parla-
mente (…) hineinzutragen, wo sie hingehört.“ 
– Das hört sich gut an, aber scheitert es nicht an 
der Realität? Wie in dem Beduinensprichwort, 
das du selbst zitierst: „Zum Frieden gehören 
zwei. Zum Krieg reicht einer.“

Diesen „einen“, wer immer das sei, kann nur 
eines in seinem Vorhaben entmutigen: die 
Verteidigungsfähigkeit des anderen. Das ist 
seit Kain der Lauf der Welt, den weder Mo-
ses noch Jesus bislang zu ändern vermoch-
ten – was uns keineswegs nötigt, uns mit der 
Amoralität der Welt abzufinden. Im Gegen-
teil! … Die Konsequenz liegt auf der Hand: 
Umsicht, Ausdauer und zähe Beharrlichkeit 
können dem Ethos der Bibel schrittweise 
auch zur politischen Geltung verhelfen. … 
Das Friedensprogramm der Berglehre ist 
eine Vision, die wir nicht preisgeben dürfen. 
Jesu richtig verstandene Berglehre kann zur 
Grundlage einer Realpolitik des Überlebens 
werden – als Wegweiser zum Weltfrieden 
hin. Ich habe euch Leben und Tod, Segen 
und Fluch vorgelegt, damit du das Leben 
wählst und am Leben bleibst, du und deine 
Nachkommen. (Dtn 30, 19)

Das macht Hoffnung. Danke, Pinchas, für dein 
Ausleuchten der Berglehre. Das hört sich zwar 
nach harter Arbeit an, aber auch nach einer 
„Real-Utopie des Kleinfriedens“, um noch einmal 
deine Worte zu gebrauchen. Ich mache keine 
Politik, aber Kleinfrieden kann ich ja mal ver-
suchen. 

Ja, Gerlind, der Friede muss mühselig ein-
geübt werden. Er beginnt nicht in Genf oder 
Moskau oder Washington, sondern bei uns 
zu Hause an jedem Küchentisch.

Boden entzogen wird, wird auch der Hass, 
der fast immer einer unterschwelligen Angst 
entspringt, entschärft und umlernfähig. So-
bald Angst und Hass verschwinden, öffnen 
sich die Tore des Herzens für die ungehin-
derte, freie Nächstenliebe. 

Wenn ich früher Angst vor anderen Leuten 
hatte, bekam ich zu hören: Die kochen auch nur 
mit Wasser! Das hilft. Pinchas, dein Buch ist 
inspirierend, man schreitet von Seite zu Seite 
wie durch ein weites Land und entdeckt lauter 
Schätze. Auf eine Sache möchte ich unbedingt 
noch eingehen: Du stellst klar, dass es auch 
Situationen geben kann, in denen ein Zurück-
schlagen friedensfördernder ist als ein Auswei-
chen. Erklär mir das mal an einem historischen 
Beispiel. 
 
Verzicht auf Gewalt ist keineswegs identisch 
mit Verzicht auf Widerstand, der ja den 
Nächsten, dem Unrecht geschieht, im Stich 
lässt und so zwiefach zum Unrecht beiträgt 
(…) Daher verbietet es die simple Nächsten-
liebe, die Jesus als minimales Grundprinzip 
voraussetzt, wehrlos zu dulden, dass das 
Leben oder die Sicherheit des Nächsten ver-
letzt anstatt geschützt werden. (…) Gemeint 
ist, dass das gleichgültige, untätige Zuschau-
en (…) als verwerflich und dem Bibelethos 
entgegengesetzt gilt. Diesem Ethos entspre-
chend handelten Dietrich Bonhoeffer und 
die Männer und Frauen, die am 20. Juli 1944 
Hitler gewaltsam zu beseitigen suchten, um 
Gewalt einzudämmen und zahllose „Näch
ste“ vor dem sicheren Massenmord zu be-
wahren. Widerstandslosigkeit wäre in ihrem 
Falle ein Akt der Feigheit, der Selbstsucht 
und der gleichgültigen Preisgabe unschul-
diger Mitmenschen gewesen – in himmel-
schreiendem Widerspruch zum Geist der 
gesamten Berglehre.

Schade, dass ihr, du und Bonhoeffer, euch nie 
begegnet seid. Das wäre sicher für beide inte-
ressant gewesen! Aber er kommt in dieser 
Salzkorn-Ausgabe ja auch zu Wort. Das mit 
dem Widerstand leuchtet mir ein. Wie wird 
– im Sinne konsequenter „Entfeindung“ – 
Widerstand zu einem Akt der Feindesliebe? 

Verzicht auf Widerstand hilft aber auch 
„dem Bösen“ nicht, der Gewalt übt – noch 
entfeindet es ihn. Ganz im Gegenteil! 



Ein Chilene in Alemania

Heil durchs 
Minenfeld



13

eindschaft ist der 
Gegenbegriff zur Agape. 
Die Feindschaft in der 
Welt hat offensichtlich 
nicht nachgelassen. 
Heute und vielleicht 
mehr denn je nehmen 
feindschaftliche Kon-

zepte Raum in unseren Überzeugungen ein. 
Dadurch nehmen Unsicherheit, Verwirrung 
und Werteverlust zu. Vom Fußball bis hin zu 
politischen Ideologien, Religion, Wirtschaft 
wird alles in Entweder-Oder eingeteilt, es 
wird kein Mittelfeld akzeptiert. Nur hier aber 
könnte man einen Dialog eröffnen, der es 
uns ermöglicht, unseren Feind zu verstehen, 
seine Schmerzen und die Absichten hinter 
seinem Verhalten zu erkennen.
	 Anfang 2025 wurde ich in Frankfurt von 
einem Mann angesprochen, der freundlich 
winkte und mir ein Informationsblatt über-
reichte. Als er meinen Akzent bemerkte, 
fragte er, woher ich käme. Ich sagte, dass 
ich aus Chile sei, und er war begeistert. „Ich 
lerne Spanisch“, sagte er, und wir unter-
hielten uns sehr angenehm auf Spanisch. 
Er erzählte, dass er mit einer Kolumbianerin 
verheiratet sei und in Kolumbien gelebt 
habe. Bisher hatte ich der Broschüre keine 
Beachtung geschenkt, aber als ich sie auf-
schlug, stand dort AfD. Ich weiß nicht viel 
über die politischen Parteien in Deutschland 
und habe dem keine Bedeutung beigemes-
sen. Der Mann war sehr freundlich und ich 
versuchte, das zu erwidern. Schließlich ver-
abschiedeten wir uns mit einer Umarmung. 
	 Gegenüber standen Demonstranten, die 
mit Bannern gegen die AfD auf der anderen 
Straßenseite protestierten. Plötzlich kam 

ein aufgebrachter junger Mann auf mich 
zu und sagte: „Warum hast du mit diesem 
AfDler gesprochen? Sie sind deine Feinde.“ 
Ich war überrascht und antwortete: „Ich 
fand ihn sehr nett.“ Der junge Mann, sicht-
lich wütend, sagte zu mir: „Du siehst nicht 
aus wie ein Deutscher und solltest nicht mit 
ihnen reden, denn Leute wie dich wollen sie 
aus dem Land jagen.“ 
	 Ich ziehe aus dieser Erfahrung zwei 
Schlussfolgerungen: Wenn Ideen von un-
kontrollierter Leidenschaft genährt werden, 
schließt das die Möglichkeit zum Dialog aus. 
Und ein mir Fremder bat mich, aus einem 
anderen Fremden einen Feind zu machen. 
So entsteht Feindschaft. 
	 Es ist notwendig klarzustellen, dass 
es hier nicht um Politik geht, sondern um 
Menschen, die sich wohl nie in ihrem Leben 
getroffen haben und vielleicht nie wieder 
sehen werden, aber auf irgendeine Weise 
Feinde sind – und sich jenseits von Worten 
als Feinde begegnen. 
	 Vielleicht braucht es aus genau die-
sem Grund das Konzept der Agape. Denn 
die Agape verlangt als Gegenentwurf zur 
Feindschaft weder nach Feinden noch nach 
Gegensätzen. Sie sucht die Bereitschaft 
zum Dialog zwischen Menschen und ihren 
Ideen. Diskutieren und streiten bedeutet 
nicht, den anderen zu hassen. Für den Dia-
log ist es daher unerlässlich, gut informiert, 
wach und interessiert zu sein, was mit uns 
als Gesellschaft passiert. Nicht nur um gute 
Argumente zu haben, sondern auch, um den 
anderen zu verstehen.

Andrés Pizarro 
gehörte zum Jahresteam 
2012/13, er ist jetzt für ein 
BFD wiedergekommen. Sein 
Interesse an der deutschen 
Sprache und Kultur wurde 
schon zu Schulzeiten ge-
weckt.

Anmerkung:
1 Agape bedeutet auf Grie-
chisch eine bedingungslose, 
selbstlose und wohltätige 
Liebe, die höchste und spi-
rituellste Liebe, wie Gottes 
Liebe zur Menschheit oder 
altruistische Liebe zwischen
Menschen, die stets das 
Wohl des anderen suchen. 
Dieser Begriff, der im Neuen 
Testament weit verbreitet 
ist, wurde auch auf christ-
liche brüderliche Mahlzeiten 
(Agapes) angewandt, um 
Einheit und Brüderlichkeit 
zu fördern.

Text: Andrés Pizarro

Das erste, was mir einfällt, wenn ich über Feindschaft nachdenke, ist die 
Frage nach ihrem Gegenstück – denn wenn ich Feindschaft definieren will, 
muss ich auch das Gegenteil benennen können. Was ist Feindschaft, und 
was ist sie nicht? Und da denke ich an den Begriff der „Agape“.1



14

Eine Fähigkeit, die man uns Sozialwissenschaftlern an der Uni 
offensichtlich unbedingt beibringen muss, ist die Vorsicht vor 
„schillernden“ Begriffen. Feindesliebe ist ein durchaus schillern­
der Begriff, den man in seiner Verwendung erst mal zu fassen 
bekommen muss. Der Tragweite, die in der Gegensätzlichkeit 
der Begriffe „Feind“ und „Liebe“ liegt, nähern sich andere Texte 
wesentlich besser. Hier will ich mich damit beschäftigen, was die 
Aufgabe der Feindesliebe, die Jesus so wichtig zu sein scheint, 
in der politischen Auseinandersetzung bedeutet und was sie in 
der Praxis so schwer macht. 

Feindschaft stiftet Identität

Wenn ich mich mit Christen über gelebte 
Feindesliebe im politischen Kontext unter-
halte, fällt mir oft auf, welch weites Ver-
ständnis es davon gibt, was ein politischer 
Feind ist und wen man als Feind bezeichnet. 
Es braucht offenbar kein Ringen um Leben 
und Tod, sondern lediglich tiefe Uneinigkeit 
hinsichtlich sehr spezifischer Themen. Be-
trachtet man den politischen Diskurs, an 
dem wir Christen immer wieder beteiligt 
sind, ist von Feindesliebe beiderseits oft 
wenig erkennbar. Im Gegenteil scheinen 
beide Seiten häufig geradezu Gefallen am 
Versuch zu finden, den von der Gegenseite 
provozierten Untergang unserer Gesell-
schaft aufzuhalten. Schnell fallen mir da 
politische Theoretiker wie Carl Schmitt und 
Chantalle Mouffe ein, die davon ausgehen, 
dass die Identität einer gesellschaftlichen 
Gruppierung sich ganz wesentlich durch die 
Abgrenzung zu anderen Gruppen definiert. 
Beide gehen davon aus, dass der Kampf ge-
gen einen Feind der Grundmodus von Politik 
ist. Dieser Kampf ist auch klar abgegrenzt 
vom verständigungsorientierten Dialog mit 
einem politischen Gegner. fa

kt
is

ch
Feindschaft braucht Grenzen
Kontra -

Text: Silas Wolfsberger





16

Siebzig Prozent der Deutschen nehmen 
eine zunehmende Polarisierung in der Ge-
sellschaft wahr. Dabei ist die Feindschaft 
zwischen den Gruppen oft gar nicht inhalt-
lich gerechtfertigt. Nils Kumkar stellt in 
seinem Buch „Polarisierung“ interessante 
Ergebnisse vor, die nahelegen, dass ins-
besondere die deutsche Gesellschaft gar 
nicht besonders stark inhaltlich polarisiert 
ist. Weil moderne Kommunikationsprozesse 
so komplex geworden sind und man trotz-
dem politisch orientiert bleiben will, werden 
kommunikative Grenzlinien in die politische 
Öffentlichkeit eingezogen. Diese führen 
dazu, Bilder auf die politischen Gegner zu 
projizieren, die inhaltlich nicht unbedingt 
gerechtfertigt sind. Diese Zuschreibungen 
legen dann den Grundstein für politische 
Feindschaft. Politische Feinde sind sich also 
häufig noch nicht einmal besonders uneinig, 
sie gehören nur der falschen gesellschaftli-
chen und kommunikativen Konstellation an. 
Kleine Irritationen reichen völlig, um einen 
Gegner zum Feind werden zu lassen. Aus 
dieser Beobachtung einer eigentlich künst-
lich im kommunikativen Prozess (z. B. in den 
sozialen Medien) hergestellten Feindschaft 
stellen sich ganz praktische Fragen: 

Haben wir es wirklich nötig, 
uns in emotionale Feindschaft 
mit Menschen zu begeben, 
deren Andersartigkeit uns 
selbst gar nicht stark berührt? 
Muss ich wirklich hinter jeder 
Äußerung meines politischen 
Gegners den Teufel und seine 
Herrschaft über diese Welt ent­
decken? Winden wir uns nicht 
oft um die Nächstenliebe her­
um, indem wir Menschen und 
Gruppen zu Feinden machen, 
die uns bei Lichte betrachtet 
nicht ernstlich bedrohen? 

Hier soll gar nicht bestritten werden, dass 
es echte Feindschaft gibt, Konflikte, durch 
die Menschen existenziell bedroht werden, 
in denen der Gegner unfair, manipulativ und 
gewaltsam vorgeht. Feindschaft in naiver 
Gleichgültigkeit wegzudefinieren, bis nie-

mand mehr übrigbleibt, den man als politi-
schen Feind bezeichnet, ist auch eine Stra-
tegie, keine Feindesliebe üben zu müssen. 
Umso radikaler mutet Jesus Aufforderung 
zur Feindesliebe an, noch radikaler als die 
zur Nächstenliebe. Denn in Wirklichkeit ist 
mein nächster Gegner, auch im politischen 
Diskurs, nicht von vornherein schon mein 
Feind, ich muss ihn erst dazu erklären. 

Die Relativierung
radikaler Feindesliebe

erade bei Menschen, 
die sich angeblich 
gern in Feindesliebe 
üben, nehme ich oft 
ein enges Verständ-
nis davon wahr, wem 
diese Liebe gelten 
soll - und wem nicht. 
Die Ausreden sind 

wirklich kreativ. Es heißt dann, den Feind zu 
lieben bedeute ja vielleicht, ihn irgendwie in 
seiner Existenz zu bejahen, aber es könne 
doch nicht bedeuten, sich seine gefähr-
lichen, subversiven Positionen auch noch 
anzuhören. Natürlich sollen wir für unsere 
Feinde beten…, dass diese Idioten endlich 
zur Vernunft kommen. Selbstverständlich 
müssen wir ihnen dienen…, am besten mit 
moralischer Zurechtweisung. Und bei aller 
Feindesliebe sind ja wohl genügend Distanz 
und Selbstschutz das Wichtigste. 
	 Das Besondere an der christlichen 
Feindesliebe ist aber gerade, dass sie nicht 
unserer persönlichen Reputation dient. Wir 
werden zwar auch Kohlen auf das Haupt der 
anderen sammeln, wenn wir uns nicht auf 
ihr Niveau von Hass und Ablehnung begeben 
(Röm 12,20). Aber zuallererst ist Feindes-
liebe eine demütigende Sache für den, der 
sie übt. Meine Gefühle jemandem gegen-
über aufzugeben, der mir ein Hindernis ist, 
in ihm das Ebenbild Gottes zu sehen, ist und 
bleibt schwer. Helmut Schmidts Zitat von 
der Bergpredigt, mit der man keine Politik 
machen kann, mache ich mir viel zu oft zu 
eigen, wenn ich über die großen Mühen 
nachdenke, die damit verbunden sind, feind-
liche Positionen zu verstehen. Das Haupt-
hindernis für Feindesliebe ist dann nicht 
Hass, sondern Bequemlichkeit.



17

der Gerechtigkeit verhilft, zu der wir uns 
nicht selbst verhelfen (können). Wir können 
im politischen Betrieb aufbauend auf De-
mut und Vertrauen in unseren Herrn bei uns 
anfangen. In unseren politischen Feinden 
müssen wir bei Lichte betrachtet manchmal 
wirklich sehen, was sie sind: Menschen, 
die unsere Überzeugungen ablehnen und 
häufig mit unfairen Mitteln kämpfen. Die 
in der Bergpredigt geforderte Liebe zu den 
Feinden kann nichts daran ändern, dass 
es Meinungen, Verhalten und Kommuni-
kationsweisen gibt, gegen die wir uns mit 
inhaltlicher Klarheit stellen müssen. Politik 
ist immer auch von Konfrontation und Kon-
troverse geprägt. Jesus selbst ist äußerst 
streitbar. Auch unsere Positionen müssen 
gehört werden und dazu müssen wir sie 
laut sagen. Aber die Perspektivübernahme, 
die verstehen will, die Grundhaltung, dem 
Gegenüber einen Moment länger als un-
bedingt nötig Aufrichtigkeit zu unterstellen, 
der Wille, den Versuch sich zu erklären nicht 
abzubrechen, auch wenn man immer wieder 
auf ungerechtfertigte Ablehnung stößt, das 
sollten meiner Meinung nach die Grundein-
stellungen christlicher Diskursbeteiligung 
sein. Feindesliebe wird erlebbar, wenn wir 
politisch auf den unseriös pauschalisie-
renden Schlag auf die eine Wange nicht mit 
einem Schlag zurück reagieren.
	 Die Alternativen dazu sind auch nicht be-
sonders vielversprechend. Auf die Vernich-
tung unserer Feinde durch unser politisches 
Engagement brauchen wir gar nicht zu hof-
fen. Die schlagartige totale Niederlage einer 
ganzen politischen Strömung ist historisch 
extrem selten und zumindest ich sehe in der 
Bibel keine Prophezeiung, die eine christli-
che Weltherrschaft vor Jesu Wiederkommen 
nahelegt. Was uns zu tun bleibt, ist, unseren 
Standpunkt, ohne abzuweichen, klar zu ma-
chen, die zu lieben, die uns bekämpfen und 
den Rest getrost dem zu überlassen, der 
alles im Griff hat.

Grundeinstellungen 
christlicher 
Diskursbeteiligung

ürgen Habermas fordert für 
gelingende Verständigung, 
welcher Meinung der andere 
auch immer sei, sei ihm zu un-
terstellen, dass er mit seinen 
Äußerungen einen aufrichtig 
gemeinten Anspruch auf fakti-
sche Wahrheit und moralische 
Richtigkeit stellt. Tauscht man 
daraufhin gute Argumente 

aus, können diese Ansprüche angefochten 
werden. Mit gegnerischen und feindlichen 
Meinungen kann man sich aber erst ausein-
andersetzen, wenn man sie als ernstzuneh-
mende Ansprüche akzeptiert. Ich glaube, in 
diesen „kontrafaktischen Unterstellungen“ 
liegt sehr viel Feindesliebe. 

Wir als Christen sollten uns 
immer wieder fragen, ob wir 
die kommunikativen und 
politischen Situationen, in die 
wir gestellt sind, nicht dadurch 
verbessern könnten, dass wir 
unserem Gesprächspartner un­
ter diesen Vorzeichen aufrich­
tig zuhören, seine Perspektive 
zu verstehen versuchen und 
dann ihm zugewandt unsere 
darlegen. 

Ich übe, Menschen mit fundamental ande-
ren Meinungen nicht als erstes die christli-
che Moralkeule über den Schädel zu ziehen. 
Es gibt aber auch Situationen, in denen 
Feindesliebe beeindruckender ist, viel grö-
ßeren Mut und Überwindung erfordert, in 
der sie Zukunftsorientierung mit Menschen 
voraussetzt, die einem Schreckliches an-
getan haben. In solche Situationen sind die 
meisten von uns (Gott sei Dank) nicht oft 
gestellt. Wer, wenn nicht wir, sollte das Ge-
bot der Feindesliebe auch bei bestehender 
politischer Feindschaft ernst nehmen und 
einüben? Wir können uns ja sicher sein, 
dass wir einen Fürsprecher haben, der am 
Ende alles wieder geraderückt, der uns zu 

Silas Wolfsberger 
studiert Politikwissen-
schaften und unterstützt die 
Redaktion der OJC. 2021/22 
gehörte er zum Jahresteam.



18

Manchmal hat der Geist von Jesus bei uns eine Chance, 
rechtzeitig, bevor die Gelegenheit vorbeigezogen ist und 
wir schnell in den Verteidigungsmodus verfallen. An diesem 
Tag war das so, und das war gut für alle, die dabei waren. 

Osterbegegnung
Umdenken in Gotha-West

Text: Ute Paul



19

n einem der ersten Tage der 
Karwoche sammelten sich 
wieder viele Leute im senf-
korn.-Laden. „Ostern suchen 
in Gotha-West“ nannten wir 

diese Nachmittage mit kleinen achtsamen 
Stadtteilspaziergängen, freiem Gestalten 
in persönlichen Heften und einer abschlie-
ßenden Zeit für Lieder, Austausch und 
biblische Geschichte. Gerade hatten die 
Kinder und Erwachsenen die Tische aufge-
räumt und sich im vollen Raum einen Platz 
zum Zuhören gesucht. Gerade hatte ich 
auf das Bild an der Wand gedeutet, um das 
es heute gehen sollte. Da ging die Tür auf 
und eine Frau trat herein. Mit ihr eine Welle 
von Anspannung und Zorn, die sie mühsam 
unterdrückte.

Kaum auszuhalten
Wir kannten sie. Verletzend hatte sie schon 
die Kinder, mit denen wir auf dem Platz ge-
rade spielten, angegangen: „Was wollt ihr 
hier! Ihr könnt doch alle gar kein Deutsch!“ 
Schützend hatten wir die Kinder aus der 
Schusslinie geholt. Einer von uns war mit 
ihr ein Stück weitergegangen. Jetzt hier im 
Laden lud sie jemand in die Runde ein. Nur 
in der Mitte war noch ein Stuhl übrig, ganz in 
meiner Nähe. Ich fuhr fort. Fuchtelnd mach-
te die Frau auf sich aufmerksam, bis sie laut 
herausplatzte: „Das ist alles Lüge! Dieser 
Gott kann gar nicht gut sein. Sonst gäbe 
es die ganzen Kriege nicht!“ Dann wandte 
sie sich zu den anderen und wurde lauter: 
„Glaubt denen kein Wort! Die tischen euch 
eine Lüge auf!“ Michael war mittlerweile 
neben ihr in die Hocke gegangen und sprach 
ruhig und klar: „Bitte kommen Sie mit mir 
raus. Wir können gerne draußen weiterre-
den.“ Die Frau wurde noch lauter: „Fassen 
Sie mich nicht an! Sie haben mir gar nichts 
zu sagen. Und ich mache, was ich will.“ Sie 
nahm mich direkt ins Visier: „Was Sie da 
reden, das ist alles Lüge! Dass Sie sich nicht 
schämen, was Sie den Leuten hier verkau-
fen.“ Es kam wie ein harter Wind von vorne 
auf mich zu. Ich atmete tief, entspannte 
meine Schultern, nahm die Hände runter, 
blieb ganz ruhig vor ihr stehen und schaute 
sie an. Michael versuchte es noch einmal: 
„Bitte kommen Sie mit mir raus.“ Noch keine 
Chance. Im Zorn verteilte sie weiter Beleidi-
gungen. 

Im Raum wurde es unruhig. Man raunte sich 
etwas zu, ein Kind fing an zu weinen, jemand 
rief: „Jetzt seien Sie mal still! Das ist ja un-
möglich!“ Ich legte den Finger an den Mund. 
„Sch...“, sagte ich nur. Irgendwann kam die 
Frau zu sich, stand immer noch wutschnau-
bend auf, stolperte zwischen den Menschen 
hindurch und verließ mit Michael den Laden. 

Doch ausgehalten
Als die Tür hörbar ins Schloss fiel, wurde 
es sehr still und alle schauten mich an. Auf 
dem Schoß seiner Mutter beruhigte sich 
das Kind. Ein tiefer Seufzer kam mir aus der 
Brust. „Danke, dass ihr mit mir ausgehalten 
habt“, kam es mir. „Die Fragen, die sie ge-
stellt hat, sind schwer. Ich habe darauf keine 
schnelle Antwort.“ Zustimmendes Gemur-
mel. Ich fuhr fort: „Ich habe zwei Bitten an 
euch: Wenn ihr heute von hier wieder nach 
Hause geht, dann sprecht nicht über diese 
Frau mit anderen. Macht sie nicht schlecht 
im Stadtviertel. Sie sagt diese Sachen nicht, 
weil sie böse ist, sondern weil sie Erfahrun-
gen gemacht hat, die sie das denken lassen. 
Diese Erfahrungen machen sie unglücklich. 
Und erinnert ihr euch? Von wem lernen wir 
hier in unserer senfkorn.-Gemeinschaft?“ 
Die Menschen im Raum blickten mich still 
und aufmerksam an. „Von Jesus!“ kam es 
aus einer Ecke. Ich nickte. „Ja, von Jesus. 
Und was sagt Jesus über die, die ihn ver-
fluchen?“ Wieder Stille. Segnet, die euch 
fluchen. So sagt Jesus. Wünscht denen 
Gutes, von denen andere denken, sie hätten 
es nicht verdient. In dieser Woche hören wir 
jeden Tag, wie Jesus das in seinem eigenen 
Leben verwirklicht hat. Von ihm lernen wir. 
Wir können hier in Gotha-West einen Unter-
schied machen, wenn wir rausgehen und 
die segnen, die nicht nett zu uns sind.“ Eine 
Träne lief mir die Wange runter. Wärme und 
Mitgefühl machten sich breit unter den Leu-
ten. Viele nickten. Wieder seufzte ich. „Und 
was machen wir jetzt?“ fragte ich in die 
Runde. „Wollen wir hier für heute Schluss 
machen, oder wollen wir noch weitermachen 
mit unseren Liedern und Bildern?“ „Weiter-
machen!“ rief jemand. Und so machten wir 
es. Aber niemand erinnerte sich hinterher 
an das, was noch kam. Unsere Gelegenheit, 
etwas tiefer zu begreifen, hatten wir alle 
zusammen schon gehabt. 

Ute Paul
(OJC) engagiert sich mit 
ihrem Mann Frank seit 2021 
in der Quartiersarbeit der 
senfkorn.STADTteilMISSION 
in Gotha-West. Sie genießt 
vor allem die Begegnung von 
Mensch zu Mensch, von Frau 
zu Frau im multikulturellen 
Umfeld.

Podcast: 
Gesehen. Gehört. Verstan-
den? Mitschnitt eines 
Vortrags von Ute Paul über 
die Sehnsucht nach echter 
Begegnung, https://ojc-fein-
hoerig.letscast.fm/episode/
gesehen-gehoert-verstan-
den



20



21

Text: Ralph Pechmann

IM RINGEN UM SCHALOM 
BETRACHTUNG ZU 
1 MOSE 32

Vom erschlichenen Segen ...

Im Hause des Onkels gelang es Jakob nicht nur, einen 
ansehnlichen Wohlstand zu erwirtschaften, sondern 
auch den horrenden Brautpreis für Rahel, die Tochter 
Labans, zu entrichten. Und das gleich zweimal, denn 
zuerst wurde ihm Lea, die Ältere, untergeschoben. 
In Laban und seiner Hinterlist hatte der Fersenhalter 
seinen Meister gefunden – und sein Leben trotz äuße-
rer Erfolge in eine Sackgasse manövriert. Er wusste 
sich zwar unter dem Segen Gottes, war aber nicht in 
der Lage, sein Erbe im gelobten Land anzutreten. 

Keiner steigt ein zweites Mal in den gleichen Fluss. 
Jakob war vor der Todesdrohung seines Zwillings Esau 
über den Jordan geflohen und fand bei Laban, dem 
Bruder seiner Mutter Rebekka, Zuflucht. Erst hatte 
er seinem Bruder in einer schwachen Stunde das Erst-
geburtsrecht für einen Teller Linsen abgehandelt. 
Als der erblindete Isaak dann Esau für die Nachfolge 
vorsah, erschlich sich Jakob hinterlistig in der Maske 
des Bruders den väterlichen Segen. Seine Eltern nann-
ten ihn zu Recht Jakob, den Fersenhalter, weil er von 
Geburt an sich an die Ferse des Zwillings heftete – 
stets bereit, ihn und alle Rivalen durch List zu Fall 
zu bringen.



22

Obwohl er in all den Jahren auch Labans Reichtum ge-
mehrt hatte, nahm er in dessen Gesicht zunehmend 
Gegnerschaft wahr, die zu Gewalt neigte. Die Schikanen 
des Onkels machten Jakob hörbereit für den Ruf Gottes, 
ins väterliche Land zurückzukehren, und einsichtig da-
für, wie schwer er sich am Bruder versündigt hatte. Die 
Rachsucht des geprellten Zwillings hatte sein Leben wie 
eine schwelende Wunde gezeichnet; darunter lag aber 
seine eigene Wirklichkeit voller Kränkung, Lebensdefizi-
ten und Charakterfehlern. Denen musste er sich genau-
so stellen wie dem Konflikt mit Esau. Dazu war Jakob 
lange nicht bereit gewesen. Labans Hinterhältigkeit 
spiegelte ihm sein eigenes Rivalisieren, lehrte ihn aber 
auch, dass man der Rivalität besser beikommt, wenn sie 
offen zutage tritt und verhandelbar wird – wie in Labans 
Traum vor der letzten, klärenden Begegnung (1 Mose 
31,24-29). Denn während man einen Feind mit allen Mit-
teln zu vernichten sucht, gesteht man dem Rivalen zu-
mindest die Chance zu, sich – und sei es in Worten – zu 
verteidigen und ggf. zu obsiegen. Das tat Laban, als er 
den flüchtigen Schwiegersohn einholte, zur Rede stellte 
und am Ende in Frieden ziehen ließ. 

... zur erfüllten Verheißung 
Wer im Rivalen nur den Feind sieht, die Bedrohung der 
eigenen Existenz, kann nicht anders als ihn vernichten 
zu wollen, um selbst zu überleben. Im Feindesmodus ist 
das Gewissen unerreichbar für das Reden Gottes. Der 
Mensch ist unfähig, sein Gegenüber als den Menschen 
zu sehen, der ihm ähnlich ist und auf dessen Leben 
er genauso schicksalhaft einwirkt, wie dieser auf das 
seine. Er bildet sich ein, die Vernichtung des Feindes 
wäre die Lösung aller Probleme. Das vertieft die Selbst-
täuschung. Die Falle der Todesangst schnappt zu. Der 
Mensch ist gefangen im Lebensgefühl einer umfassen-
den, tödlichen Bedrohung. In solcher Bedrohung ist er 
willens, viele mit in den Tod zu reißen, um den Rivalen 
zu vernichten und seine Angst zu befrieden, was jedoch 
nur von kurzer Dauer sein wird. Diese menschliche Be-
findlichkeit ist auch gemeint, wenn Paulus schreibt: Der 
letzte Feind, der vernichtet wird, ist der Tod, denn der Tod 
ist verschlungen vom Sieg (1 Kor 15,26; vgl. Jes 25,8; Hos 
13,14).
	 Jakob hatte es nicht auf Feindschaft angelegt, sie 
war aber die Folge seines Handelns, das Esau zur bru-
talen Gewaltbereitschaft reizte. Ihm konnte Jakob äu-
ßerlich entfliehen, nahm das Gift der Feindschaft aber 
überall mit hin. Angst umrankte seinen von Gott geseg-
neten Lebensbaum wie schmarotzender Efeu. Alles, was 
er tat und was er ließ, nährte das Gefühl latenter Be-
drohung. Wenn er in seiner zweiten Lebenshälfte nicht 
an sich selbst und an Gottes Segen scheitern wollte, 
konnte er das nicht länger ignorieren. Segnen heißt im 

Tiefsten: „Ich will, dass du lebst, und mein Wohlwollen 
soll dich begleiten.“

Vom unentrinnbaren Schicksal ...
Das Motiv der Feindschaft zwischen Brüdern, gar 
Zwillingen, findet sich in den Erzählungen vieler Völker. 
Wenn die Gewalt eskaliert, wie im Streit von Romulus 
und Remus, droht sie ganze Zivilisationen in ein ver-
nichtendes Chaos zu stürzen. Gewalt ist das todbrin-
gende Chaos menschlicher Rivalität, die sich zur Feind-
schaft steigert. Im Gründungsmythos Roms musste 
der Rivale vernichtet und die Stadt auf seinem blutigen 
Opfer gegründet werden. Gründungsmorde sind durch-
gängige Handlungsmotive auch der nicht-fiktionalen 
Menschheitsgeschichte: Ein Sündenbock wird für den 
Unfrieden verantwortlich gemacht und getötet, um 
die soziale Ordnung zu festigen. Natürlich ist ein der-
art errungener Friede fragil und muss mit immer neu-
en Opfern stabilisiert werden. Das führt zu Gewalt in 
Dauerschleife. „Die Gewalt ist das, was aus jedem, der 
ihr unterworfen ist, ein Ding macht“ und „vernichtet … 
jeden, den sie berührt“, so das hellsichtige Fazit von 
Simone Weil.1

	 Die Geschichte von Jakob erzählt uns, dass Gott die 
Brüder nicht den Folgen ihrer Feindschaft überlässt. 
Sie sollen den Zwist beilegen und die Neigung zu Miss-
trauen und Hass, die ihre Wahrnehmung und ihr Han-
deln verzerrt, in Seinem Licht erkennen und überwin-
den. Ankerpunkt dazu ist der Wille Jakobs festzuhalten, 
allerdings nicht mehr die Ferse des Rivalen, sondern die 
Verheißungen Gottes. Sein Weg führt ihn in der tiefsten 
Nacht seines Lebens in die Begegnung mit dem inneren 
Feind, die weit bedrohlicher ist als die Konfrontation mit 
dem äußeren. 

… zur rettenden Wende
Nachdem Jakob seine Familie und seine Habe über die 
Furt ans andere Ufer gebracht hat, bleibt er am Jabbok 
allein zurück. Voller Furcht erwartet er den Bruder, der 
ihm mit vierhundert Mann entgegenzieht. Es ist un-
gewiss, ob Jakobs Strategie, ihn mit Geschenken zu 
besänftigen, aufgehen würde. Beide wissen, dass die 
Begegnung für einen tödlich enden kann – sie sind am 
point of no return, und alles deutet darauf hin, dass sich 
in ihrem Schicksal die blutige Geschichte der Völker 
weiterschreiben wird. Die Geschichte nimmt jedoch eine 
Wendung, die wie ein Blitz die Nacht ihrer beider Leben 
erhellt und zum Vorboten einer tiefgreifenden Befrei-
ung, des Heils für die ganze Menschheit, wird.
	 Hellwach lauscht Jakob in die Nacht. Unerwartet 
wird er im Dunkeln von einer unbekannten Macht in ein 



23

Anmerkungen:
1	 Simone Weil: Die Ilias, oder das Gedicht von der Gewalt, posthum Berlin 
	 2025, zit. nach: Die Tagespost 18.12.25, S. 24
2	 Elie Wiesel: Adam oder das Geheimnis des Anfangs: Legenden und Porträts, 	
	 Freiburg 19802, S. 106ff
3	 Aurelius Augustinus zit. nach Piet van Breemen: Im Geheimnis daheim, 	
	 Würzburg 2008, S. 15-16, (PL 38, S. 637)

Ralph Pechmann (OJC) bewegt gerne mit uns die Geschich-
ten der Bibel und engagiert sich im Dialog mit Juden und 
dem Judentum, dem „älteren Bruder“ im Glauben.

Ringen auf Leben und Tod gezogen; ohne Waffen, ohne 
Mitstreiter, völlig auf sich gestellt. Gegen wen oder was 
streitet er? Einen Wegelagerer, Dämon, Engel oder seine 
tiefsitzenden Lebensängste? Der Feind ist von allem et-
was – aber in allem findet Jakob auch Gottes Angesicht, 
wie er es am Morgen bekennen wird. Mit letzter Kraft 
verlangt der Überwältigte von seinem Gegner, dass der 
ihn segne. Dieser spricht ihm zu: Du sollst nicht mehr 
Jakob heißen, sondern Israel, denn du hast mit Gott und 
mit Menschen gekämpft und hast gewonnen.

Von der Verblendung durch Angst 
und Wahn ...

Gesiegt hat Jakob nicht über Menschen, noch über Gott; 
gesiegt hat er über sich selbst, seine Lebensängste 
und -wunden, seine Lebenslüge, seine Hinterlist – wie 
es Elie Wiesel eindrücklich ausführt.2 Der verkrümmte 
Charakter des Fersenhalters, der mit allen rivalisiert, 
ringt im Angesicht Gottes ernstlich um Wahrhaftigkeit 
und Verantwortung. Die schmerzhaft ausgerenkte Hüfte 
wird Jakob ein Leben lang an die eingerenkte, neu emp-
fangene Identität als Israel erinnern. Gebrochen ist der 
Zwang, sich permanent gegen alle behaupten zu müs-
sen, und damit der Reflex, anderen Böses zu unterstel-
len, sie als Feind zu betrachten. Jakob kann nun, auch 
im Blick auf sich selbst, Gut und Böse unterscheiden. 
Augustinus formuliert in seinen Bekenntnissen als Sum-
me und Lehre der Selbsterkenntnis: „Das Wort Gottes 
ist der Gegner deines Willens, bis es der Urheber deines 
Heils wird. Solange du dein eigener Feind bist, ist auch 
das Wort Gottes dein Feind. Sei dein eigener Freund, 
dann ist auch das Wort Gottes mit dir im Einklang.“3

… zum Erkennen im Lichte der 
Wahrheit

Mit der aufgehenden Sonne erblickt Jakob seinen Bru-
der Esau und dessen Streitmacht. Dieser lässt sich 
Jakobs Demutsgesten erst gefallen, eilt ihm aber dann 
entgegen, küsst und umarmt ihn. Sie weinen miteinan-
der. Weinen macht die Herzen weich und Verwandlung 
möglich. Jakob offenbart dem Zwilling seinen Gesin-
nungswandel: Ich sah dein Angesicht, als sähe ich Got-
tes Angesicht (1 Mose 33,10b). Er hatte sich am Jabbok 
seiner Angst gestellt, wurde frei von der Feindschaft 
gegen sich selbst und von der Gegnerschaft zum Bruder. 
So kann er an ein neues Leben glauben. Diese Wand-
lung erlebte Jakob an, mit und durch seinen Bruder 
– besiegelt durch Gottes Handeln. Gott von Angesicht 
zu Angesicht begegnen, nicht als Feind, sondern als 

Freund – das ist die tiefste Vergewisserung des Lebens. 
Das ist die tiefste Israel-Identität. Auch Mose wird einst 
dadurch ausgezeichnet, dass Gott mit ihm von Ange-
sicht zu Angesicht redet, wie mit einem Freund (2 Mose 
33,11). Jesus schließlich wird es bekräftigen: Ihr seid 
meine Freunde (Joh 5,14-15). Seine Freundschaft be-
fähigt zur Feindesliebe. Um dieser Freundschaft willen 
ringt Jesus auf Golgatha, besiegt den letzten Feind, den 
Tod, und versöhnt uns mit Gott und miteinander. Darin 
haben wir Christen aus den Völkern als seine Nachfolger 
Anteil an der von Gott gewirkten Israel-Identität.

Vom Kult des Krieges 
zur Kultur des Schalom

Wie wird uns das hier und heute, im Dunkel unserer 
von Feindseligkeit und Angst geprägten Wirklichkeit 
geschenkt? So wie kein Mensch das Licht unmittelbar 
sehen kann, so sehen auch wir Gott nicht unmittelbar. 
Was wir für Licht halten, sind die Dinge und Gegenstän-
de, die uns durch das Licht sichtbar werden und die in 
uns die Sehnsucht nach Gott entzünden. Insbesondere 
die Menschen, denen wir im Licht Gottes begegnen. 
Auch und erst recht Menschen, die uns als Feind ent-
gegentreten. Im Rückblick werden wir darin der Gottes-
begegnung gewahr und erkennen, dass Er an uns ge-
handelt hat und handeln wird. 
	 Jakob und Esau war ein anhaltender Friedens-
schluss gelungen, auch wenn sie realistisch genug 
waren, den Abstand zu wahren, der ihnen den Frieden 
erhielt. Was sie miteinander errungen hatten, das muss-
ten auch Jakobs Söhne – unter anderen Umständen 
zwar, aber auf ebenso harte Weise – lernen, um als 
Erben des Segens leben und ihn an ihre Kinder weiter-
geben zu können. Die versöhnungsbereite Begegnung 
mit dem Feind und das Ringen um Frieden bleibt keiner 
Generation erspart – aber seit Jakob und Esau haben 
wir keine Ausrede mehr.



24

Dass Bonhoeffer einerseits 
klare pazifistische Überzeu-
gungen vertreten hat und ande-
rerseits aktiv im militärischen 
Widerstand gegen Hitler enga-
giert war, hat immer wieder zu 
Irritationen Anlass gegeben. 
Vielleicht hilft zum Verständ-
nis, seine Äußerungen in chro-
nologischer Reihenfolge zu 
rekonstruieren.

1.
DIE ENTDECK-
UNG DER 
BERGPREDIGT

NICHT 
AUS-
WEI-
CHEN!
Bonhoeffers Weg vom 
Pazifismus zum Widerstand

Bonhoeffer fand während eines Studienjahrs am Union 
Theological Seminary in New York 1930/31 – noch vor 
dem Dritten Reich und dem Kirchenkampf – zu einem 
persönlichen Glauben an Jesus Christus, der unmit-
telbar mit einem neuen Verständnis der Bergpredigt 
verbunden war.1 Ausgelöst wurde seine Hinwendung 
zu Jesus durch Gottesdienst- und Gemeinschafts-
erfahrungen in einer schwarzen Baptistengemeinde 
in Harlem.2 Sein Glaube war fortan geprägt von zwei 
Neuentdeckungen: zum einen von einer neuen Sicht der 
Bibel als persönlicher Anrede Gottes, als „Liebesbrief 
Gottes“3, zum anderen vom Gedanken der „Kompro-
misslosigkeit eines Lebens nach der Bergpredigt in der 

Text: Peter Zimmerling

Dietrich Bonhoeffer im August 1939
Quelle: Wikipedia,Bundesarchiv, 
Bild 146-1987-074-16 / CC-BY-SA 3.0



25

2.
„DEM RAD IN 
DIE SPEICHEN 
FALLEN“

Bonhoeffer prägte den Satz, 
es reiche nicht, die Opfer unter 
dem Rad zu verbinden, man 
müsse „dem Rad selbst in die 
Speichen fallen“, um das Un-
rechtssystem zu stoppen.

Union Theological Seminary in New York
Quelle: Wikipedia, Union Theological 
Seminary LC-USZ62-74646.jpg

Die ganze Familie Bonhoeffer war sich schon vor der 
Übernahme der Regierung durch die Nationalsozialisten 
darin einig, dass Hitler für Europa und die Welt Krieg be-
deutete. Im Parteiprogramm war unverblümt der Bruch 
des Friedensvertrags von Versailles (wozu u. a. die Wie-
derbewaffnung Deutschlands gehörte) festgeschrieben. 
Als am 7. April 1933 in Nazi-Deutschland der Arierpara-
graph verabschiedet wurde, der Juden vom Beamten-
tum ausschloss, hielt Bonhoeffer kurze Zeit später als 
Reaktion darauf in Berlin einen Vortrag zum Thema „Die 
Kirche vor der Judenfrage“, der Anfang Juni auch als 
Aufsatz gedruckt wurde. Darin verteidigte Bonhoeffer 
nicht nur die Kirchenmitgliedschaft getaufter Juden, 
sondern auch die bürgerlichen Rechte aller Juden im 
deutschen Staat. Die Erkenntnis, dass Christen auch 
Verantwortung für Nicht-Christen tragen, wenn diesen 
durch den Staat Unrecht geschieht, war neu für ein 
Mitglied der sich damals formierenden Bekennenden 
Kirche. Bonhoeffer nennt in seinem Vortrag drei Mög-
lichkeiten kirchlichen Handelns angesichts von staat-
lichem Unrecht: „erstens […] die an den Staat gerichtete 
Frage nach dem legitim staatlichen Charakter seines 

Nachfolge Christi“4, die sich für ihn im Engagement für 
„Friede[n] und die soziale Gerechtigkeit, oder eigent-
lich Christus“ konkretisierte.5 Bonhoeffer ist fortan 
ein „Bergpredigt-Christ“. Ab diesem Zeitpunkt lässt 
sich sowohl sein theologisches Denken als auch sein 
gelebter Glaube als Bemühung um die möglichst wört-
liche Befolgung der Bergpredigt verstehen – bis dahin 
eine Domäne katholischer Frömmigkeit, wenn man 
einmal von den Täufern des 16. und den radikalen Pie-
tisten des 17. und 18. Jahrhunderts absieht. Für den 
damaligen Mainstream-Protestantismus Europas war 
das ein völliges Novum, wurde doch die Bergpredigt hier 
nicht als Anweisung zum christlichen Leben, sondern 
als Sündenspiegel, weil vom Menschen nicht erfüllbar, 
verstanden. 
	 Zurück in Europa begann Bonhoeffer über die Be-
deutung der Bergpredigt für Theologie und Kirche 
nachzudenken. Flankiert wurde dieses Nachdenken 
von einer geistlichen Lebensführung, zu der regelmä-
ßige Gottesdienstteilnahme, persönliche Gebetszeiten 
und geistliche Bibellese gehörten. Am 28. April 1934 
schrieb er mitten in der Zeit des Kirchenkampfs an sei-
nen Schweizer Pfarrersfreund Erwin Sutz: „Wissen Sie, 
ich glaube – vielleicht wundern Sie sich darüber – daß 
die ganze Sache an der Bergpredigt zur Entscheidung 
kommt. […] es geht immer um das Halten des Gebotes 
und gegen das Ausweichen. Nachfolge Christi – was 
das ist, möchte ich wissen – es ist nicht erschöpft in 
unserem Begriff des Glaubens.“6 Wie dieses „glaubende 
Erleiden“, wie dieses „Halten des Gebotes“ gegenüber 
dem „Ausweichen“ für ihn aussah, beschrieb Bonhoef-
fer wenige Jahre später in seinem Buch „Nachfolge“, 
einer theologischen Auslegung der Bergpredigt.



26

Handelns, d. h. die Verantwortlichmachung des Staates. 
Zweitens der Dienst an den Opfern des Staatshandelns. 
Die Kirche ist den Opfern jeder Gesellschaftsordnung 
in unbedingter Weise verpflichtet, auch wenn sie nicht 
der christlichen Gemeinde zugehören. ‚Tut Gutes an 
jedermann.‘ [Gal 6] […] Die dritte Möglichkeit besteht 
darin, nicht nur die Opfer unter dem Rad zu verbinden, 
sondern dem Rad selbst in die Speichen zu fallen.“7 Die 
beiden ersten Möglichkeiten des Widerstands – gegen 
staatliches Unrecht zu protestieren bzw. den Opfern 
diakonisch beizustehen – lassen sich noch am ehesten 
aus der theologischen Tradition heraus erklären. Dass 
Bonhoeffer aber schon wenige Wochen nach der Macht-
übernahme durch die Nazis damit rechnete, dass die 
Kirche eines Tages auch politisch in Opposition gegen 
den Staat treten müsste, versetzt in Erstaunen. Dazu 
gehörte für Bonhoeffer offensichtlich bereits zu diesem 
Zeitpunkt die Möglichkeit, den Diktator gewaltsam zu 
beseitigen („dem Rad selbst in die Speichen zu fallen“). 
Immerhin konnte Bonhoeffer sich mit seiner Auffassung 
auf den Reformator Martin Luther berufen, der – anders 
als das Neuluthertum in den 1930er-Jahren – überzeugt 
war, als Christ die Verpflichtung zu haben, einen unge-
rechten Machthaber gewaltsam zu beseitigen, um grö-
ßeres Unrecht zu verhindern. Allerdings war Bonhoeffer, 
wie aus dem Vortrag hervorgeht, zu diesem Zeitpunkt 
noch der Überzeugung, dass nur ein evangelisches Kon-
zil die Entscheidung zum Widerstand gegen den Staat 
treffen könne. Erst als eine solche Versammlung nicht 
mehr möglich war, entschied er sich, allein, aus eigener 
Verantwortung vor Gott, zu handeln. 
	 Wie verhalten sich solche Gedanken zu Bonhoeffers 
in den USA gewonnenem Pazifismus?

The Signing of Peace in the 
Hall of Mirrors, Versailles, 
28 June 1919, von Sir William 
Orpen, Quelle: Wikipedia

3.
BONHOEFFERS 
FORDERUNG 
EINES ÖKUME-
NISCHEN FRIE-
DENSKONZILS

Etwas mehr als ein Jahr später, im August 1934, hält 
Bonhoeffer auf einer ökumenischen Jugendkonferenz 
im dänischen Fanø eine Predigt und einen Vortrag.8 
Darin erhebt er die Forderung, dass die ökumenische 
Bewegung die Aufgabe habe, den Völkern der Welt das 
konkrete Friedensgebot zu verkündigen. Er begründet 
diese Forderung aus seiner Auffassung von der Kirche. 
Zunächst weist er darauf hin, dass die Loyalität der 
Christen gegenüber der Kirche Jesu Christi schwerer 
wiegt als ihre Loyalität gegenüber den Nationen, zu 
denen sie gehören. „Friede soll sein, weil Christus in der 
Welt ist, d. h. Friede soll sein, weil es eine Kirche Christi 
gibt, um deretwillen allein die ganze Welt noch lebt. Und 
diese Kirche Christi lebt zugleich in allen Völkern und 
doch jenseits aller Grenzen völkischer, politischer, so-
zialer, rassischer Art, und die Brüder dieser Kirche sind 
durch das Gebot des einen Herrn Christus, auf das sie 
hören, unzertrennlicher verbunden als alle Bande der 
Geschichte, des Blutes, der Klassen und der Sprachen 
Menschen binden können.“9 Wie wenig selbstverständ-



27

Das Foto von Dietrich 
Bonhoeffer am Strand der 
dänischen Insel Fanø entstand 
im Sommer 1934 während der 
ökumenischen Konferenz.

lich ein solcher Gedanke damals war, zeigte sich wenige 
Jahre später, nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs, 
selbst im Rahmen der katholischen Weltkirche. In 
Oberschlesien standen sich katholische Deutsche und 
katholische Polen besonders feindlich gegenüber, was 
zu grausamen Quälereien während der Vertreibung der 
Deutschen führte.
	 Dabei ist sich Bonhoeffer bewusst, dass der Ruf 
nach Frieden, wenn er nur von einer einzelnen Kirche 
oder lediglich von einem einzelnen Christen erhoben 
wird, nicht gehört werden wird. Darum fordert er die 
Versammlung in Fanø auf, sich ihrer Verantwortung 
als ökumenisches Friedenskonzil zu stellen: „Wie wird 
Friede? Wer ruft zum Frieden, dass die Welt es hört, 
zu hören gezwungen ist? dass alle Völker darüber froh 
werden müssen. Der einzelne Christ kann das nicht – 
er kann wohl, wo alle schweigen, die Stimme erheben 
und Zeugnis ablegen, aber die Mächte der Welt können 
wortlos über ihn hinweg schreiten. Die einzelne Kirche 
kann auch wohl zeugen und leiden – ach, wenn sie es 
nur täte – aber auch sie wird erdrückt von der Gewalt 
des Hasses. Nur das Eine große ökumenische Konzil der 
Heiligen Kirche Christi aus aller Welt kann es so sagen, 
dass die Welt zähneknirschend das Wort vom Frieden 
vernehmen muss und dass die Völker froh werden, weil 
diese Kirche Christi ihren Söhnen im Namen Christi die 
Waffen aus der Hand nimmt und ihnen den Krieg ver-
bietet und den Frieden Christi ausruft über die rasende 
Welt.“10 So phantastisch diese Forderung Bonhoeffers 
damals geklungen haben mag, so realistisch erscheint 
sie von heute aus gesehen, unendlich realistischer als 
alle damaligen Träume der Nationalsozialisten (bzw. 
Kommunisten) von der Weltherrschaft. Sie hätte Europa 
und der Welt die Katastrophe des Zweiten Weltkriegs 
mit seinen ungeheuren Menschenopfern und Zerstörun-
gen erspart.
	 Das Friedenskonzil in Fanø war für Bonhoeffer die 
letzte Möglichkeit der dort versammelten Kirchen, ihre 
Völker vollmächtig zum Frieden aufzurufen.

4.
MITARBEIT IM 
MILITÄRISCHEN 
WIDERSTAND

Der vollmächtige Ruf zum Frieden der in der ökume-
nischen Bewegung zusammengeschlossenen Kirchen 
kam nicht zustande. Im Sommer 1939, als der Krieg in 
Europa schon absehbar war, ermöglichten amerikani-
sche Freunde Bonhoeffer eine Vortragsreise in die USA. 
Sie brachte ihn in einen tiefen Konflikt. Er rang um die 
Frage, ob er in Amerika bleiben oder nach Deutschland 
zurückkehren sollte. Es gibt ein bewegendes Tagebuch 
aus dieser Zeit.11 Als er sich entschieden hatte, nach 
Deutschland zurückzukehren, begründete er dies in 
einem Brief an seinen ehemaligen Lehrer und Freund 
vom Union Theological Seminary in New York, der ihn 
eingeladen hatte, wie folgt: „Diese schwierige Epoche 
unserer nationalen Geschichte muß ich bei den Chris-
tenmenschen Deutschlands durchleben. 



28

5.
SIEG DER 
„UNIVERSALEN 
CHRISTLICHEN 
BRÜDERLICH-
KEIT“

Westminster Abbey - Märtyrer 
des 20. Jahrhunderts an der 
Fassade über dem großen 
Westportal der Westminster 
Abbey, London, u. a. Dietrich 
Bonhoeffer, Esther John...
Quelle: Wikimedia Commons,
CC-BY-SA 3.0

Ich habe kein Recht, an der Wiederherstellung des 
christlichen Lebens in Deutschland nach dem Kriege 
mitzuwirken, wenn ich nicht die Prüfungen dieser Zeit 
mit meinem Volk teile.“12 Tatsächlich sind nur sehr we-
nige Emigrierte nach dem Krieg nach Deutschland zu-
rückgekehrt. Bonhoeffer fährt dann fort: „Die Christen 
in Deutschland werden vor der furchtbaren Alternative 
stehen, entweder die Niederlage ihrer Nation zu wollen, 
damit die christliche Zivilisation überlebe, oder den Sieg 
ihrer Nation zu wollen und damit unsere Zivilisation 
zu zerstören. Ich weiß, welches von beidem ich wählen 
muß, aber ich kann diese Wahl nicht treffen [während 
ich] in Sicherheit [bin].“13 Bonhoeffer war ein deutscher 
Patriot (kein Nationalist). Darum fiel es ihm schwer, als 
Christ für die Niederlage Deutschlands zu beten. Ihm 
war aber klar, wie kaum einem anderen Deutschen, dass 
nur so die christliche Zivilisation in Europa überleben 
würde. Aus dem sicheren Ausland für diese Niederlage 
zu beten, war ihm jedoch nicht möglich. Das ging nur 
in Deutschland, indem er an dessen Geschick (und der 
Niederlage) teilnahm.
	 Mit der Rückkehr begann Bonhoeffers aktive Teil-
nahme am militärischen Widerstand gegen Hitler im 
Rahmen der Abwehr unter Admiral Canaris, eines Am-
tes, das zur Wehrmacht gehörte. Die Verbindung kam 
durch seinen Schwager Hans von Dohnanyi zustande.14 
Bonhoeffer bemühte sich fortan darum, das Handeln 
der Verschwörer theologisch zu legitimieren. Mehr 
und mehr wurde er zum geistlichen Gewissen und zum 
Seelsorger der am militärischen Widerstand gegen das 
Nazi-Regime beteiligten Männer. Wie er in seiner post-
hum erschienenen „Ethik“ schreibt, blieb der Versuch, 
Hitler und das Nazi-Regime gewaltsam zu beseitigen, 
eine Übertretung der göttlichen Gebote. Aber in einer 
ethischen Konfliktsituation war für Bonhoeffer die 
Übernahme von Schuld durch die Verschwörer aufgrund 
des Schweigens des deutschen Volkes angesichts des 
Massenmordes an den Juden geboten – im Vertrauen 
auf Gottes gnädige Vergebung.

Bonhoeffers letzte uns überlieferte Worte galten dem 
anglikanischen Bischof Bell, seinem wichtigsten öku-
menischen Gesprächspartner. Sie zeigen, dass er das 
Wirken für den Frieden auch während seiner Mitarbeit 
im Widerstand nie aufgegeben hat. Überbringer war 
Bonhoeffers englischer Mitgefangener Captain S. Pay-
ne Best. Bonhoeffer hat ihm die Botschaft an Bell am 
8. April 1945 unmittelbar vor dem Abtransport ins KZ 
Flossenbürg aufgetragen, also einen Tag vor seiner Hin-
richtung:15 „‚Bitte überbringen Sie diese Nachricht von 
mir an den Bischof von Chichester, sagen Sie ihm, für 
mich ist dies das Ende, aber auch der Anfang – mit ihm 
glaube ich an den Grundsatz unserer universalen christ-
lichen Brüderlichkeit, der über allem Hass zwischen den 
Völkern steht, und dass unser Sieg gewiss ist […].‘“16 



29

Anmerkungen:
1	 Vgl. hier und im Folgenden Peter Zimmerling, Bonhoeffer als Praktischer 	
	 Theologe, Göttingen 2006, 29-31; vgl. auch Dietrich Bonhoeffer, Nachfolge, 
	 hg. und mit einer Einführung versehen von Peter Zimmerling, Gießen 42021, 	
	 7-33.
2	 „Den tiefsten Eindruck einer lebendigen Gemeinde empfing Bonhoeffer in 	
	 der Abessinian Baptist Church seines Freundes Frank Fisher im nahen 
	 Harlem, in deren Sonntagsschule und Gottesdiensten er ein halbes Jahr 	
	 intensiv mitarbeitete“ (so Hans Christoph von Hase, in: Dietrich Bonhoeffer, 	
	 Barcelona, Berlin, Amerika (1928-1931), hg. von Reinhart Staats/H.C. von 
	 Hase, DBW, Bd. 10, München 1991, 595).
3	 Vgl. z. B. Dietrich Bonhoeffer, Illegale Theologenausbildung: Finkenwalde 	
	 (1935-1937), hg. von Otto Dudzus/Jürgen Henkys, DBW, Bd. 14, Gütersloh 
	 1996, 486.
4	 Dietrich Bonhoeffer, London (1933-1935), hg. von Hans Goedeking u. a., 	
	 DBW, Bd. 13, Gütersloh 1994, 273.
5	 A. a. O.
6	 A. a. O., 128f (Hervorhebung im Text).
7	 Dietrich Bonhoeffer, Berlin 1932-1933, hg. von Carsten Nicolaisen und 
	 Ernst-Albert Scharffenorth, DBW, Bd. 12, Gütersloh 1997, 353 
	 (Hervorhebungen im Text).
8	 Eberhard Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe, Christ, Zeitgenosse. 
	 Eine Biographie, Gütersloh 82004, 431ff.
9	 DBW, Bd. 13, 299.
10	 A. a. O., 300f.
11	 Abdruck in: Dietrich Bonhoeffer, Illegale Theologenausbildung: 
	 Sammelvikariate (1937-1940), hg. von Dirk Schulz, DBW, Bd. 15, 
	 Gütersloh 1998, 217-240.
12	 Abgedruckt in a. a. O., 210 (die Übersetzung 644).
13	 A. a. O.
14	 Bethge, Dietrich Bonhoeffer, 702-705 u. ö.
15	 „He gave me this message twice in the same words, holding my hand 
	 firmly in his and speaking with emotional earnestness“ (zit. nach Jørgen 	
	 Glenthøj, Zwei Zeugnisse von der Ermordung Dietrich Bonhoeffers, in: 
	 Rainer Mayer/Peter Zimmerling (Hg.), Dietrich Bonhoeffer aktuell. 
	 Biografie, Theologie, Spiritualität, Gießen 22013, 90; vgl. auch DBW, 
	 Bd. 16, 468.
16	 Mayer/Zimmerling, Dietrich Bonhoeffer aktuell, 90f, Anm. 10. 
	 Übersetzung von Jørgen Glenthøj, zit. nach ders., Tarnung, Konspiration 
	 und Haft 1939-1945, in: Rainer Mayer/Peter Zimmerling, Dietrich 
	 Bonhoeffer. Beten und Tun des Gerechten. Glaube und Verantwortung im 	
	 Widerstand, Gießen 1997, 124.
17	 Zit. nach Glenthøj, Tarnung, 104 (dort auch der englische Text aus dem 
	 Tagebuch Bischof Bells im Original).

Erstürmung des Capitols in Washington am 6. Januar 2021 
Quelle: Tyler Merbler / flickr CC BY 2.0

Es geht in diesen Worten um mehr als um die persön-
liche Hoffnung auf die Auferstehung. Bonhoeffer stirbt 
im Vertrauen auf den endgültigen Sieg des Reiches 
Gottes, d. h. einer weltweiten ökumenischen Geschwis-
terschaft, über allen Unfrieden und Hass zwischen den 
Völkern. Wie skandalös diese Worte unmittelbar nach 
Kriegsende in England wirkten, zeigt sich daran, dass 
Best aus Angst vor dem Vorwurf des Vaterlandsverrats 
sie erst am 17. Sept. 1946, also fast 1 ½ Jahre nach sei-
ner Rückkehr aus Deutschland, George Bell mitteilte.
	 Ein Letztes: Was ist davon zu halten, dass sich die 
Anhänger des amerikanischen Präsidenten Trump für 
den Versuch, das Kapitol in Washington gewaltsam zu 
erstürmen, auf Bonhoeffer berufen? 

Bei seinem letzten Gespräch mit Bischof George Bell 
im Mai 1942 in Schweden sagte Bonhoeffer im Hinblick 
auf die Teilnehmer am Widerstand:

„Wir wollen uns nicht der Buße entziehen. Unser Handeln 
muß als ein ausgesprochener Akt der Buße verstanden 
werden. Christen wollen sich nicht der Buße oder der 
Vernichtung entziehen, wenn es Gottes Wille ist, sie über 
uns zu bringen. Wir müssen das Gericht als Christen 
ertragen. Wir nehmen das Geschehen als Teil der Buße; 
bedeutend ist ein Schuldbekenntnis ...“17

Bell erklärte damals seine lebhafte Übereinstimmung 
mit Bonhoeffer. Im Oktober 1945 führte der Lordbischof 
in Stuttgart die ökumenische Delegation an, die das 
berühmt gewordene Schuldbekenntnis der deutschen 
Kirchenführer entgegennahm, das Deutschland die 
Wiederaufnahme in die Gemeinschaft der Völker 
ermöglichte. 

Allein Bonhoeffers Dringen auf Buße belegt, dass sich 
Trumps Anhänger zu Unrecht auf sein christlich moti-
viertes Engagement im Widerstand gegen Hitler beru-
fen. Die Trumpisten missbrauchen Bonhoeffers Vorbild 
für egoistischen Nationalismus und für die Legitimation 
von Gewalt gegen eine demokratische Ordnung. Sie 
übersehen dabei völlig, dass Bonhoeffers gewaltsamer 
Widerstand die Wehrlosen und Schwachen vor dem Un-
rechtshandeln einer menschenverachtenden Diktatur 
schützen wollte und er bereit war, dafür die Folgen des 
Gerichts Gottes über das eigene Handeln zu tragen. 

Univ.-Prof. Dr. Peter Zimmerling lehrte bis 2025 Praktische 
Theologie mit Schwerpunkt Seelsorge und Spiritualität an 
der Universität Leipzig. Er ist seit 2009 Domherr zu Meißen. 
Von 1989 bis 1993 war er als Pfarrer in der OJC.



30

Text: Andreas Geister

Leicht 
ist das 
nicht

Dieser Sehnsuchtsruf ist nie verklungen. 
Wir hören ihn bis heute immer und immer 
wieder an vielen Orten. So auch im Nahen 
Osten. Peace now! So heißt die jüdische 
Friedensbewegung. Jetzt Frieden schließen, 
nicht erst, wenn alle tot sind.
	 Als Christen fragen wir uns, was wohl 
Jesus dazu sagt? Was ist sein Beitrag zum 
Thema Frieden? Hören wir seine Stimme:

Euch aber, die ihr zuhört, sage ich: Liebt eure 
Feinde. Tut wohl denen, die euch hassen. 
Segnet, die euch verfluchen. Betet für die, die 
euch misshandeln.

Wer dich auf die rechte Backe schlägt, dem 
haltet auch die andere hin. Und wer dir den 
Mantel nimmt, dem verweigere auch das Ge-
wand nicht. Gib jedem, der dich bittet. Und 
wenn einer dir etwas nimmt, von dem fordere 
es nicht zurück.

Wie ihr wollt, dass die Leute mit euch umge-
hen, so geht auch ihr mit ihnen um. Wenn ihr 
nur die liebt, die euch lieben, was für einen 
Dank habt ihr dann? Auch die Sünder lieben 
ja die, von denen sie geliebt werden. 

Frieden hat, 
wer Frieden gibt

Ich erinnere mich noch gut an 
die Nachrichten in den 1980er 
Jahren: Friedensdemonstra­
tionen in den DDR. Wer hätte 
das damals für möglich gehal­
ten? Schwerter zu Pflugscha-
ren, war die Losung. So wie wir 
es beim Propheten Jesaja lesen 
können (Jes 2,4). Aus Kanonen 
Glocken gießen. Umgekehrt 
wie zu Kriegszeiten, wenn Kir­
chenglocken zu Kanonen um­
geschmolzen werden. Frieden 
schaffen! Gemeinsam etwas 
Gutes pflanzen, etwas Sinnvol­
les aufbauen. Frieden stiften.



31

Vielmehr, liebt eure Feinde. Und tut Gutes 
und leiht, ohne etwas dafür zu erhoffen.

So wird euer Lohn groß sein, und ihr werdet 
Söhne und Töchter des Höchsten sein; denn 
er ist gütig – auch gegen Undankbare 
und Böse. Darum seid barmherzig, wie auch 
euer Vater im Himmel barmherzig ist. 
(Lk 6,27-37)

Wo kommen wir denn hin, 
wenn wir…?

Ist das nicht eine verrückte Idee: Menschen 
lieben, die uns hassen. Diejenigen segnen, 
die uns verfluchen. Für die beten, die uns 
misshandeln. Und dann auch noch die linke 
Wange hinhalten, wenn jemand uns auf die 
rechte schlägt? Kann man diese Aufforde-
rungen Jesu ernst nehmen, in der Welt, in 
der wir leben? Läuft es in dieser Welt nicht 
nach anderen Regeln? Auge um Auge! Wie 
du mir, so ich dir! Rache ist süß! Wo kommen 
wir denn hin, wenn wir immer nachgeben 
und alle Hiebe einstecken und uns alles ge-
fallen lassen? Wo kommen wir da hin?
	 Jesus dreht diese Frage um: Wo kommen 
wir hin, wenn wir uns immer rächen? Wenn 
wir nur ans Heimzahlen denken? Wenn 
wir Hass mit Hass vergelten und Unrecht mit 
Unrecht? Wo kommen wir da hin?
	 Jesus überrascht wieder einmal. Auf 
unsere Frage, wie das mit dem Frieden sei, 
fängt er nicht an zu philosophieren: Frieden 
im Allgemeinen und im Besonderen. Jesus 
antwortet ganz praktisch. Ganz konkret. 
Frieden kannst du nur haben, wenn du ihn 
gibst. Wenn du deinen Teil dazu beiträgst.

Liebt eure Feinde. Tut wohl denen, die euch 
hassen. Segnet, die euch verfluchen. Betet 
für die, die euch misshandeln.

Martin Luther King hat einmal gesagt: „Dun-
kelheit kann die Dunkelheit nicht vertreiben. 
Das kann nur das Licht. Hass kann den Hass 
nicht vertreiben, das kann nur die Liebe.“
	 Es gibt im Lukasevangelium eine Ge-
schichte (Lk 9,54), da wird Jesus in einem 
Dorf die Gastfreundschaft verweigert. Und 
seine Jünger würden am liebsten Feuer auf 
diesen Ort regnen lassen. Wut im Bauch! 
Und Jesus? Er fragt seine Jünger: Wisst ihr 
nicht, wes Geistes Kinder ihr seid? Wisst ihr 
nicht, dass ihr als Kinder Gottes ihm ähnlich 
seid?

Niemals hört im Weltenlauf 
die Feindschaft je durch Feindschaft auf.
Durch Liebe nur erlischt der Hass.
Ein göttliches Gesetz ist das.

Woher die Liebe nehmen?
Die Frage ist: Woher sollen wir diese Liebe 
nehmen? Das Wort, das hier im Griechischen 
steht, agape, meint nicht die menschliche 
Liebe, sondern die göttliche Liebe. Liebe, die 
ihren Grund in Gott selbst hat. Er, der gütig 
ist, der barmherzig ist, der geduldig ist – 
auch gegen die Bösen und Undankbaren.
Feindesliebe hat seine tiefste Wurzel im 
Glauben an Gott, der alle seine Geschöpfe 
liebt. Clemens v. Alexandria, ein früher Kir-
chenvater (um 150 n. Chr.), erklärt: „Jesus 
meint nicht, dass wir das Böse lieben sollen, 
sondern den Menschen, auch wenn er Böses 
getan hat, weil er ein Geschöpf Gottes ist.“
	 Gott schützt also nicht das Böse, auch 
nicht das Unrecht, auch nicht die Gemein-
heit. Da ist Gott klar und deutlich dagegen. 
Aber er liebt den Menschen dahinter. Man 
könnte sagen: Gott liebt den Sünder, aber 
nicht die Sünde.
	 Im Römerbrief heißt es (5,8): Gott erweist 
seine Liebe zu uns darin, dass Christus für 
uns gestorben ist, als wir noch Sünder wa-
ren. Von Gott schon geliebt, als wir noch ge-
gen ihn waren. Wer ist der Größte im ganzen 
Land? Der die Liebe seiner Feinde gewinnt. 
Das ist der Ursprung aller Feindesliebe.
	 Mein Vater war als junger Mann sieben 
Jahre im Krieg. Nach dem Zusammenbruch 
ist er zu Fuß quer durch Russland bis zur 
Ostsee gelaufen. Er wollte in den Westen zu 
seiner Verlobten. Uns hat er erzählt, er hätte 
nur überlebt, weil russische Großmütter, 
Babuschkas, ihm immer wieder heimlich 
Unterschlupf und Verpflegung gewährt ha-
ben. Ihm, dem deutschen Feind! So beginnt 
der Weg zum Frieden: Wie Gott mir – so ich 
dir! Barmherzig werden, wie der Vater im 
Himmel mit dir und mir barmherzig ist.
	 Denkt an Jesus, der am Kreuz, im Blick 
auf seine Peiniger, betet: Vater, vergib ihnen, 
denn sie wissen nicht, was sie tun. Feindes-
liebe ist nicht leicht. Und sie gelingt auch 
nicht immer gleich gut. Aber wir dürfen 
darum beten, dass Gott uns den Geist der 
Versöhnlichkeit gibt und uns zum Werkzeug 
seines Friedens macht, dort, wo er uns hin-
gestellt hat.

Andreas Geister 
war evangelischer Gemein-
depfarrer in der Schweiz. Er 
gehört zur Weg-Gefährten-
Gemeinschaft der OJC.

Bild Seite 30:
Die Jenaer Friedensgemein-
schaft beteiligte sich mit 
eigenen Transparenten an 
der offiziellen Demonstra-
tion anlässlich des Pfingst-
treffens der FDJ. 
Quelle: Robert-Havemann-
Gesellschaft/Bernd Albrecht
/RHG_Fo_HAB_ 11307



32

Jesu Liebesgebot – bis zu der Aufforderung, die Feinde 
zu lieben, ist für mich das großartigste und provokativ-
ste Merkmal des Christentums. Zitiert habe ich es 
oft, wenn es um Kriege, persönliche Fehden u. a. ging. 

„Weißt du nicht, dass Doris* hinter deinem Rücken bei 
Eltern und Kollegen schlecht über dich redet?“ Nein, 
bis mir diese Information zu Ohren kam, wusste ich das 
nicht. Dass die Beziehung zu Doris immer schlechter 
wurde, hatte ich gemerkt. Dabei hatte sie sich selbst 
gewünscht, mit mir zusammenzuarbeiten. Ein Jahr zu-
vor, als sie ihr Praktikum in meiner Kindergartengruppe 
machte, hatten wir einen guten Umgang miteinander. 
Jetzt, wo sie meine Kollegin war, fing sie an, meine 
pädagogischen Methoden zu kritisieren. Anstatt mich 
mit ihr hinzusetzen und zu überlegen, wie wir besser 
zusammenarbeiten können, hüllte ich mich in meiner 
Verunsicherung in Schweigen. Probleme mit anderen 

ER-
LEBT

GROSSARTIG 
UND PRO-
VOKATIV

NACH-
TRÄGLICH

Aber dies auch praktisch umzusetzen, war und ist für 
mich eine persönliche Herausforderung.
	 In den Jahren als Öffentlichkeitsbeauftragte der OJC 
erlebte ich immer wieder, dass wir als OJC als „Feinde“ 
des öffentlichen Lebens eingestuft wurden. So weiger-
ten sich auf Landes- und Bundesebene Politiker der 
Grünen Partei, überhaupt mit uns zu sprechen. Drei Jah-
re lang wurden wir vom Hessischen Sozialministerium 
unter der Verantwortung grüner Politiker geprüft, ob wir 
unsere FSJ-Arbeit weitermachen dürfen. Wie ging es mir 
mit diesen massiven Angriffen, die ich auch als persön-
liche Angriffe erlebte? 
	 Feindesliebe ist nicht ein Gefühl, sondern eine Ent-
scheidung. Wenn es nur um das Gefühl ginge, sähe es 
schlecht bei mir aus. Es war und ist ein immer erneutes 
Ringen, den anderen so stehen zu lassen, wie er ist und 
wie es ihm seine Möglichkeiten erlauben. Das heißt 
nicht, dass ich still alles schlucken muss. Auch in der 
Gegen- und Verteidigungsrede leuchtet der Respekt und 
damit ein Aspekt der Liebe für den anderen auf. Zudem 
ist das Gebet als Akt der Liebe eine konkrete Übung in 
Freiheit den anderen, den „Feind“, Gott anschauen zu 
lassen. Das wandelt mich. 
	 „Dieses paradoxe und unauslotbare Evangelium, das 
wir vielleicht – selbst unter Christen – noch nicht wirk-
lich zu leben begonnen haben, hat eine unglaubliche 
Kraft, uns zu freien Menschen zu machen, uns zu be-
fähigen, in Wahrheit zu lieben, um wirklich zu Menschen 
zu werden …“ (P. Jaques Philippe)

Elke Pechmann (OJC) war Öffentlichkeitsbeauftragte der OJC. 
Sie lebt mit ihrem Mann Ralph in Reichelsheim.

E
LK

E



33

Dera schlägt mir das Messer, das ich ihr zum Schnitzen 
in die Hand gedrückt habe, auf die Brust. Zum Glück 
falsch herum. Mir bleibt kurz das Herz stehen. Sie nennt 
mich H&%#nsohn und vieles andere. Ich versuche 
nur zu hören. Merke, dass sie ausprobiert, wann ich 
schwach werde und gewalttätig. So kennt sie es. Men-
schen behandeln sie schlecht, sagen Schlimmes zu ihr. 
Nach einer Weile grüßt sie mich auf der Straße. Erzählt 
etwas, das sie bewegt. Zumindest dann, wenn keine 
anderen Menschen in der Nähe sind, vor denen sie stark 
sein müsste.
	 Zaro erzählt mir und meiner Kollegin, als wir im 
„Hundeklo“ (einer der wenigen Grünflächen in Köln-
Kalk) stehen und den Plastikmüll entfernen, wie er im 
Sommerurlaub in seiner Heimat Bulgarien einem ob-
dachlosen Jungen gezeigt hat, wie man sich duscht. Ihm 
etwas zu essen gegeben hat. Er erzählt davon beseelt. 
Spürt, dass das heilige Momente waren, mit diesem 
Jungen, wie Gott ihn da beschenkt hat. Diesen stinken-
den Jungen zu lieben. Zaro ist Muslim. Wenn er erzählt, 
während wir einen Ort für andere Menschen, die hier le-
ben, schön machen, dann ist er mir fremd, seine Kultur, 
seine Klarheit, dass Gott in allem wirkt. Er ist mir fremd 
und gleichzeitig spüre ich, dass Gott redet und sich mir 
zeigt.
	 Wie können wir Gott in den uns Fremden finden? Ich 
will reagieren, sie verändern, damit sie in mein Weltbild 
passen. Ich versuche es anders: Liebe deine Fremd-
heitsmomente. Mich selbst aushalten, in dieser Unfä-
higkeit, das Fremde zu lieben. Aushalten, was komisch 
erscheint und erleben, dass Gott eben da ist.

Tobias Diekmeyer ist Teil des Erprobungsraums „Kalk kennen“ der Evangeli-
schen Kirche im Rheinland. Er ist gerne draußen, weil man da von Menschen 
hören kann, wer Gott ist.

LIEBE 
DEINEN 
FREMDEN

Menschen angehen war nie meine Stärke. Also was nun? 
Auch vonseiten der Eltern bemerkte ich eine immer wei-
terwachsende negative Haltung mir gegenüber. 
	 Noch bevor ich eine Lösung finden konnte, setzte 
sich unser Kindergartendirektor mit uns zusammen, gab 
ihr die alleinige Schuld für das Geschehene und tausch-
te sie gegen eine Kollegin aus einer anderen Gruppe 
aus. Danach habe ich mich ihr gegenüber nie negativ 
geäußert, und auch nicht versucht, die Eltern im Gegen-
zug wieder auf meine Seite zu bringen. Gelungen ist mir 
das sicher nicht immer, denn natürlich hatte mich ihr 
Verhalten verletzt. Nach etwa einem Jahr kam sie zu mir 
und bat mich um Entschuldigung für das, was sie mir 
angetan hatte. Heute haben wir ein gutes Verhältnis zu-
einander, wenn wir uns sehen. 
*Name geändert

Silke Edelmann ist Pädagogin. Sie hat unter anderem zehn Jahre lang als 
Erzieherin gearbeitet.

SI
LK

E

T
O

B
IA

S



34

Text: Ursula Schmidt

Die Feinde in meinem Herzen hindern mich zu lieben, und schlimmer noch: Liebe 
anzunehmen. Sie erklären mir, dass die Aufmerksamkeit anderer nicht echt sein 
könne, dass diese anderen mich sofort fallen lassen, wenn sie sehen, wie ich wirk­
lich bin: „Also verstecke dich!“ Sie treiben mich in mein Schneckenhaus, ob ich 
will oder nicht. Darin ist es so einsam. Aber den Weg nach außen versperren sie; 
das sei zu gefährlich.

ie lachen und plaudern immerzu, damit 
niemand sieht, wie traurig ich innen 
drin bin. Sie treiben mich an, damit ich 
arbeite und arbeite, in der Hoffnung, 
endlich anerkannt zu werden; sie jagen 
mich dabei bis zur Erschöpfung, ohne 
Pause, ohne Maß. Sie verlangen, dass 
ich errate, was die anderen brauchen 
und wünschen, und dass ich mich dar-

um kümmere und meine Wünsche hintenan stelle – im-
mer! Und jederzeit verlangen sie, dass ich alles im Blick 
habe, alles im Griff habe, alles unter Kontrolle habe; 
nur dann könnten sie sicher sein – sagen sie mir. Wenn 
ich dann doch mal einen Menschen gefunden habe, der 
mich zu mögen scheint, nennen sie mir tausend Gründe, 
warum das nicht gut gehen wird. Und schließlich ergrei-
fen sie die Initiative, lassen mich etwas Verletzendes 
sagen oder tun; und ich frage den anderen verzweifelt 
im Stillen: „Magst du mich immer noch?“ Aber sie geben 
keine Ruhe, bis sie den anderen fortgetrieben haben 
und mir bewiesen haben, was sie immer schon gewusst 
haben: dass ich nicht liebes-würdig bin. Sie hören nicht 
auf, mir immer wieder alle Punkte aufzuzählen, wo ich 
versage, nicht genüge, nicht klug genug bin, es sowieso 

nicht schaffe. Sie wollen, dass ich mich anstrenge und 
immer noch mehr anstrenge. 
	 Und wenn ich bei Jesus um Hilfe bitte, sehe ich ihn 
nur wie durch einen Schleier, in der Distanz, denn sie 
drängen sich dazwischen. Und dann flüstern sie: „Ob 
Jesus dich wirklich liebt? Es gibt so viele andere, die 
seiner Aufmerksamkeit würdiger sind. Besser du hoffst 
nicht auf Liebe, dann wirst du auch nicht enttäuscht!“ 
Ich weiß, dass nur Jesus die tiefen Verletzungen meines 
Herzens heilen kann, aber sie verhindern, dass Jesus 
mich berührt.

Wer wird mich von „ihnen“ befreien? 
Wer wird „sie“ endlich zum Schweigen 
bringen?

Kennen Sie auch solche „Feinde“ – im eigenen Herzen? 
Solche inneren Stimmen, Kritiker, Richter, Antreiber, 
Zweifler, Distanzierer, Gefallsüchtige, Misstrauer, Sa-
boteure? Wie haben sie nur Zugang zu unserem Herzen 
gefunden, wo wir sie doch gar nicht eingeladen haben? 
(Oder doch?)

Changing 
of the Guard
Wie Jesus meine Wächter befreundet



35

Um die Frage nach dem Woher zu klären, müssen wir 
in unserer Lebensgeschichte zurück gehen bis zu den 
Anfängen.
	 Gott hat uns mit der Fähigkeit geschaffen, unser 
Herz zu schützen. So wie David Türhüter für den Tem-
pel bestellte (2 Chr 23,19), so hat Gott Türhüter für den 
Tempel des Heiligen Geistes, das sind wir, bestellt. Denn 
Gottes Tempel ist heilig und der seid ihr (1 Kor 3,17). 
Diese Hüter sind Bereiche unseres Herzens selber, die 
uns schützen sollen, wie ein seelisches „Immunsystem“. 
Dadurch haben wir Menschen die Fähigkeit, Probleme 
und schwere Erfahrungen zu bewältigen und an ihnen 
zu reifen.
	 Je jünger wir waren, vielleicht sogar noch vor der 
Geburt, umso weniger ausgereift war dieses seelische 
Immunsystem. Vielleicht haben wir schon im Mutter-
leib gespürt, wie viel Angst unsere Mutter hatte – vor 
der Geburt, oder vor der Zukunft, oder um die Bezie-
hung zu unserem Vater. Als kleines, gerade entstan-
denes Menschlein hatten wir noch in keiner Weise die 
Widerstandskraft, um diese Angst, die unser ganzes 
damaliges Universum erfüllte, zu bewältigen. Unsere 
rudimentären Hüter haben deshalb einen Rettungsweg 
gefunden: Wenn wir alle Gefühle einfach abschneiden 

würden, müssten wir die Angst der Mutter nicht mehr 
spüren. Das würde uns Freiraum verschaffen, um in den 
anderen Bereichen unseres Seins weiterwachsen und 
reifen zu können. Gott sei Dank für diesen Rettungsweg! 
Hätten wir diese Angst dauerhaft spüren müssen, hätte 
das alle Kraft unseres jungen Lebens absorbiert und 
es wäre keine Kapazität übriggeblieben, um weiter zu 
wachsen.
	 Vielleicht war die Situation aber auch erst schwierig, 
als wir schon geboren waren und versuchen mussten, in 
einer Familie zurecht zu kommen, wo die Eltern immer-
zu beschäftigt waren – mit Arbeit, mit Gemeinde, mit 
den Geschwistern, mit sich. Viele Male hofften wir ver-
geblich auf Aufmerksamkeit und spürten den Schmerz, 
wenn wir wieder „mitlaufen“ mussten, wieder nicht 
zählten. Und schließlich beschlossen unsere Hüter, 
dass es Kraft sparen würde und weniger weh täte, wenn 
wir aufhören würden zu hoffen. Besser allein zurecht-
kommen, als immer wieder enttäuscht werden. Besser 
keine Liebe erwarten, als die Zurückweisung unseres 
offenen Herzens zu erfahren. Besser, das Herz ver-
schließen! Und siehe da, von da an gab es weniger Ent-
täuschungen.



36

Zu jedem dieser Grundmuster gibt es tausend Variatio-
nen. So sehr sie das kindliche Selbst in einer ausweg-
losen Situation geschützt haben, sind doch viele dieser 
Schutzstrategien für erwachsene Beziehungen nicht 
mehr konstruktiv. Manches davon ist im alltäglichen 
Miteinander problematisch (Aggression, Kontrolle). 
Anderes fällt erst in nahen Beziehungen auf (Nähe ver-
meiden, Gefühle abwehren). Vieles aber wirkt auf die 
Mitmenschen sehr normal oder sogar angenehm. (Wie 
schön, wenn es jemanden gibt, der meine Bedürfnisse 
zu erspüren und zu erfüllen versucht, und möglichst 
immer tut, was ich wünsche.) Dennoch vermissen reife 
Menschen in den Beschwichtigern ein echtes Gegen-
über.
	 Dummerweise übertragen wir unsere Schutzstra-
tegien unbewusst auch in unsere Gottesbeziehung. So 
sehr sich ein Teil unseres Herzens nach der Liebe Jesu 
sehnt, gibt es doch vielleicht einen anderen Teil, einen 
Hüter-Teil, der uns unbemerkt auf Distanz bleiben lässt. 
Er hält unser Herz fest verschlossen, lässt nicht zu, 
dass wir fühlen, oder redet uns schon von vornherein die 
Hoffnung aus, dass die Liebe Jesu überhaupt gespürt 
werden könnte.
	 Spätestens hier werden die einst überlebenswich
tigen Hüter unseres Herzens zu unseren erklärten Fein-
den. Wir erleben, dass sie blockieren, wenn wir Gottes 
Nähe suchen. Dass sie zweifeln, wenn wir vertrauen 
wollen. Dass sie verhindern, dass wir all das gewinnen, 
was seinen Freunden von Jesus verheißen wurde.
Sind sie vielleicht dämonisch? Braucht es einen Be-
freiungsdienst oder müsste man einen „Fluch“ oder 
eine Lüge brechen? Oder könnte Jesus nicht, wenn wir 
aufrichtig genug Buße tun, diese Feinde aus unserem 
Herzen rauswerfen, sie ans Kreuz nageln, sie abtrennen 
und ins äußerste Meer werfen?
	 Kommen wir zum Anfang zurück: Gott hat unser Herz 
mit der Fähigkeit geschaffen, uns zu schützen. Diese 
Fähigkeit brauchen wir auch als Erwachsene und auch 
als Nachfolger Jesu: Wir sollen unterscheiden können 
zwischen vertrauenswürdigen Menschen und solchen, 
denen wir uns besser nicht öffnen. Wir brauchen die 
Fähigkeit, Gefühle beiseiteschieben zu können, wenn 
sie die gerade notwendige Handlungsfähigkeit in uns 
behindern. Wir müssen in der Lage sein zu erkennen, 
was unser Auftrag ist und was nicht. Wir müssen spüren 
können, wann wir Ruhe brauchen. Wir müssen aufmerk-
sam für unsere wichtigen Bedürfnisse sein und für sie 
eintreten können. Ein naiv-vertrauensseliger Mensch im 
Burnout ist nicht das Ziel, das Gott für uns hat.
	 So wirft Jesus nie unsere Hüter aus unserem Herzen 
hinaus! Er müsste dann ja Teile unseres Herzens am-
putieren. Aber er lädt sie ein, uns mit ihm zusammen zu 
schützen. In dieser Begegnung mit Jesus können sich 
Hüter verändern und neue, angemessene Schutzstrate-
gien entwickeln.
	 Damit meine Hüter mit Jesus in Beziehung kommen 
können, muss ich ihnen zuallererst erlauben, da zu sein. 

Oder vielleicht lebten wir mit Eltern, die sich selbst 
nicht wirklich annehmen konnten. Statt daran zu arbei-
ten, projizierten sie diese Unfähigkeit auf uns. Immer 
hatten sie etwas an uns auszusetzen, irgendetwas 
machten wir immer falsch. Nie war unsere Anstrengung 
genug, um ihren Erwartungen an das perfekte Kind zu 
genügen. Im Versuch, uns doch noch die Anerkennung 
der Eltern zu erwerben, entwickelte der eine Hüter die 
Strategie, sich beständig anzustrengen, immer noch 
mehr zu geben, nie nachzulassen oder zu entspannen. 
Ein anderer Hüter entdeckte, dass es doch ein biss-
chen weniger weh tat, wenn wir uns selbst sagten, dass 
wir unfähig, dumm, völlig untauglich seien und immer 
alles falsch machten. Wenn dann Mama oder Papa das 
auch sagte, hatten wir wenigstens den Trost, dass wir es 
schon vorher gewusst hatten. Außerdem waren wir dann 
endlich mal mit den Eltern einer Meinung. Das gab uns 
tatsächlich ein kleines bisschen Heimatgefühl. Welch 
eine Erleichterung!
	 In einer unvollkommenen Welt entwickeln alle Men-
schen verschiedene Schutzstrategien, mit denen sie 
auf Bedrohungen und Verletzungen reagieren. Sie ent-
wickeln sich zum großen Teil in der Kindheit, bleiben 
dann aber oft als eingefahrene Verhaltensweisen im 
Erwachsenenleben bestehen. Therapeuten teilen sie in 
vier grobe Grundmuster ein:

Flucht:
z. B. Nähe vermeiden, misstrauisch sein, 
Gefühle abwehren, allein zurechtkommen.

Kampf: 
z. B. Stärke zeigen,
angreifen und dominieren, Kontrolle über die 
Situation und die anderen ausüben.

Einfrieren: 
z. B. nicht reagieren, passiv bleiben, es über 
sich ergehenlassen, sich totstellen.

Beschwichtigen: 
z. B. lieb sein, den anderen zu Gefallen sein, 
ihre Erwartungen erfüllen.



37

Ursula Schmidt 
Theologin und Traumafachberaterin, lehrt zusammen mit 
ihrem Mann Manfred in Seminaren zum Immanuel-Gebet 
(siehe S. 50 und 54), wie man in diese heilsame, erfahrbare, 
interaktive Begegnung mit Jesus kommen kann. 
(immanuel-gebet.de)

„Nur was da sein darf, kann sich verändern“ sagen die 
Therapeuten. Ich muss meine Abwehr und Ablehnung 
gegen meine so offensichtlich destruktiven Schutzstra-
tegien aufgeben. Das geht meist nicht mit einem einzi-
gen Beschluss. Oft braucht es dazu einen längeren Weg, 
der ganz ähnlich wie ein Versöhnungsweg zwischen 
Feinden abläuft:

Zum Gespräch einladen: 
Sprich, mein Herz (Hüter), was ist los? Warum 
ist die Situation gerade unangenehm? Was 
fühlst du? Was fürchtest du?

Zuhören lernen: 
Nicht wegschieben, nicht verleugnen, nicht ab-
lehnen, auch wenn die inneren Überzeugungen 
der Hüter nicht meinen erwachsenen Überzeu-
gungen entsprechen.

Verstehen wollen: 
Was ist der gute Grund, dass du, Hüter, hier 
blockierst? Aus welcher erfahrenen Not und 
Verletzung heraus hast du diese Schutzstrategie 
entwickelt?

Annehmen: 
Ich erkenne an, dass du, Hüter, dein Bestes ge-
geben hast, um mich zu schützen. Du wusstest 
es nicht besser, als es so zu tun, wie du es seither 
tust. Danke, dass du dafür gesorgt hast, dass 
der Rest meiner Person weiter wachsen konnte.

Zukunft eröffnen: 
Weißt du, Hüter, dass Jesus dich liebt? Dich als 
mein Herzensteil? Dass er dich nicht für deine 
Schutzstrategie verurteilt? Weil er noch besser 
als ich versteht, dass du dein Bestes gegeben 
hast. Und weißt du, dass du mich gar nicht allei-
ne schützen musst? Jesus will dir helfen, es noch 
besser zu machen. Willst du mal hören, was er 
als neue Schutzstrategie vorschlägt? Darf dieser 
Jesus, der dich versteht und annimmt und dir 
hilft, nun auch die alte, tiefe Verletzung heilen, 
an die du ihn bisher nicht herangelassen hast?

Wenn wir lernen, uns mit unseren Hütern zu versöhnen, 
kann Jesus uns da begegnen, wo die Verletzung sitzt: 
tief in den emotionalen, meist wenig oder gar unbewus-
sten Bereichen unseres Herzens. In diesem Vorgehen 
geschulte Seelsorger (z. B. Immanuel-Begleiter) können 
uns auf diesem Weg begleiten. Mit großer Sanftheit 
zeigt sich Jesus als der wahre Gute Hirte, als der, der 
unsere schlimmsten Wunden kennt, das Misstrauen 
versteht, unsere Schmerzen auf sich nimmt und die 
Verletzungen verbindet.

Dieses Verständnis von der inneren Vielfalt 
unseres Herzens und der Aufgabe der Hüter ist 
so oder so ähnlich in den letzten 20 Jahre im 
Rahmen vieler verschiedener Traumatherapie-
Ansätze parallel entstanden. Viele Dynamiken 
des traumatisierten Herzens lassen sich so besser 
verstehen und klären. Auch für die Seelsorge 
mit „normal verletzten Menschen“ bringt dieses 
Modell einen neuen Weg, um tiefer und nachhal-
tiger Lösungen für Verletzungen der Vergangen-
heit und unsere Gottesbeziehung zu finden. Das 
Immanuel-Gebet legt dieses Herzens-Modell 
zugrunde und hilft Menschen, auf der Ebene der 
Hüter und der zugrunde liegenden Verletzungen 
Jesus-Begegnungen zu erleben, die tiefe, überzeu-
gende Veränderungen bewirken.



38

Silke Edelmann
(OJC) koordiniert die internationalen 
Partnerschaften und Projekte.

Kühe für 
den Frieden

Versöhnt in 
Rwanda

Text: Silke Edelmann

Seit einigen Jahren unterstützen wir mit der ojcos-
stiftung das „Cows for Peace“-Programm von CARSA 
(Christian Action for Reconciliation and Social Assis-
tance). CARSA wurde auf Initiative einiger rwandischer 
Pastoren gegründet, die die langjährige Feindschaft 
zwischen Hutus und Tutsis, die mit dem Völkermord 
1994 ihren Höhepunkt erreichte, überwinden wollten. 
Der Völkermord in Rwanda liegt über drei Jahrzehnte 
zurück. Zwar leben die einstigen Täter und ihre Opfer 
seit langem wieder Tür an Tür, doch die räumliche Nähe 
schafft noch keinen Frieden. Die Distanz zwischen ih-
nen scheint unüberwindbar. Die einen sind vom Unheil, 
das ihre Angehörigen erlitten haben, schwer trauma-
tisiert und empfinden Angst und Hass gegenüber den 
Tätern. Die Täter wiederum haben tiefe Schuld- und 
Schamgefühle.
	 Die Gründer von CARSA erkannten: Der erste Schritt 
der Annäherung ist, das Trauma, die innere Seelennot 
auf beiden Seiten anzusprechen. Daher beginnt jedes 
Cows-for-Peace-Programm mit einem Workshop, bei 
dem die Teilnehmer aus beiden Gruppen Hilfestellungen 
zur Heilung ihres Traumas erhalten. 
	 Im zweiten Teil des Workshops geht es um Verge-
bung. Erst nachdem Schritte in Richtung Heilung 
gegangen wurden, können die teilnehmenden Täter-
Opfer-Paare mit Hilfestellung der Mitarbeiter auf-
einander zugehen. Dem Täter wird es möglich, um 
Vergebung zu bitten, und dem Opfer, diese Vergebung 
zuzusprechen.
	 Im Anschluss an den Workshop treffen sich die Teil-
nehmer regelmäßig in Zellgruppen, in denen sie weiter-

hin von CARSA-Mitarbeitern betreut werden. Wenn ein 
Täter-Opfer-Paar auf einem guten Weg der Versöhnung 
ist, bekommt das Opfer eine Kuh. Diese wird gemeinsam 
mit dem Täter versorgt und die Erträge werden geteilt. 
Das erste Kalb geht an den Täter, die weiteren Kälber 
werden an die anderen Täter-Opfer-Paare der Zellgrup-
pe abgegeben.
	 Langsam führt die Versöhnung zwischen den Men-
schen dazu, dass Armut, Unterernährung und Beziehun-
gen innerhalb ihrer Gemeinschaft angegangen werden 
können. Ehemalige Feinde arbeiten zusammen, bauen 
neu Beziehungen auf und integrieren sich wieder in die 
Gemeinschaft.
	 Einen Einblick in die Art und Weise, wie die Ver-
söhnungsarbeit von Cows for Peace Beziehungen und 
Menschen verändert, geben die vielen Zeugnisse von 
Täter-Opfer-Paaren, die dieses Programm durchlaufen 
haben und nun gemeinsam eine Kuh versorgen.



39

Sylvestre (CARSA Programm-
direktor) mit Boniface und Justin 
und ihrer Kuh

Bizimungu 
Justin

Kanamuganga
Boniface

47 Jahre alt, verheiratet, vier Kinder, 
Überlebender des Völkermordes

Während des Völkermords war ich 17 Jahre alt. Meine 
Familie floh nach Kabgayi, doch mein Bruder und mein 
Vater wollten in unser Dorf zurückkehren. Beide kamen 
auf dem Weg zurück in unser Dorf um. Welche Rolle 
Boniface dabei gespielt hatte, erfuhr ich während des 
Gerichtsprozesses gegen ihn. Es gab Zeugen, die
Boniface gesehen hatten, als er meinen Vater tötete. 
Aufgrund ihrer Aussage wurde er sofort verhaftet. 
	 Als er freigelassen wurde, herrschte zwischen uns 
immer noch großes Misstrauen, und ich hätte nie ge-
dacht, dass ich ihm jemals freiwillig begegnen möchte. 
Nachdem wir beide den Versöhnungsworkshop besucht 
hatten, hat sich das geändert. Boniface bat mich um 
Vergebung und es war mir möglich, ihm zu vergeben. 
Unsere Beziehung hat sich verbessert. 
	 Nun gehören wir beide zu einer Zellgruppe. Wir sind 
dankbar, durch das Projekt „Cows for Peace“ eine ge-
meinsame Kuh erhalten zu haben. Dadurch sehen wir 
uns regelmäßig, verbringen Zeit miteinander und bauen 
so Vertrauen und unseren Zusammenhalt wieder auf.

58 Jahre alt, verheiratet, ehemaliger Täter  

Wir wurden von der Regierung dazu angehalten, die 
Tutsis zu hassen und zu entmenschlichen. Wer sich 
dem nicht anschloss, wurde als Verräter des Landes 
gebrandmarkt. Als der Völkermord begann, schloss ich 
mich der Interahamwe-Miliz an. Ich gehörte zu der 
Milizeinheit, die Justins Vater ermordete, und das be-
reue ich bis heute. 
	 Wegen des Mordes an Justins Vater kam ich vor Ge-
richt und bekannte mich schuldig, eine wichtige Rolle im 
Völkermord gespielt zu haben, woraufhin meine Strafe 
gemildert wurde. So verbrachte ich nur die erste Hälfte 
meiner Strafe im Gefängnis und die zweite Hälfte mit 
gemeinnütziger Arbeit. 
	 Doch auch nach dieser Zeit ließ mir das, was ich ge-
tan hatte, keine Ruhe. Mir war bewusst, welch großen 
Schaden ich den Opfern zugefügt hatte. Die Zeit, die ich 
im Gefängnis war, hatte mir in keiner Weise geholfen, 
meine Seele zu heilen oder meine Schuldgefühle zu ver-
ringern. 
	 All das hat sich geändert, seit ich am CARSA-Ver-
söhnungsworkshop teilgenommen habe. Ich fühle mich 
jetzt akzeptiert und habe dank meiner neuen Freunde 
aus der Zellgruppe neuen Mut. Sie zeigen mir Liebe und 
Mitgefühl. Sie sind wie eine Familie für mich, und ich 
hoffe, dass wir gemeinsam noch viel erreichen werden.
	 Justin heißt mich immer in seiner Familie willkom-
men und unterstützt mich nach besten Kräften. Wir 
beide sind glücklich über die gemeinsame Kuh und den 
Frieden, der in unsere Beziehung gekommen ist.



43

Kein Einzelstück
Was ich aus zwei Jahren in der OJC mitnehme

Text: David Haase

Ich bin Tischler und ich mag meinen 
Beruf. Aber ich habe einen Ort gesucht, 
an dem ich praktisch arbeiten und 
gleichzeitig meinen Glauben vertiefen 
und Jesus besser kennenlernen kann. 
Bei meiner Internetrecherche bin ich auf 
die OJC gestoßen. Hier schien mir ein 
guter Ort nicht nur zum Arbeiten zu sein, 
weil die Leute Jesus aufrichtig im Herzen 
haben. 

Ich konnte im ersten Jahr Erfahrungen sammeln, die mich 
verändert haben, und im zweiten ging das gerade so weiter.

• Mein Mentor, Zeit und Jesus
Nur weniges lässt einen so wachsen, wie das Zusam-
menleben in der Wohngemeinschaft. Das ist eine große 
Bereicherung, auch wenn nicht immer nur Friede, Freude, 
Eierkuchen herrschen. In meinem ersten Jahr hatte ich 
eine richtig tolle WG. Ich habe viel über mich und andere 
gelernt. Mich im zweiten Jahr auf eine neue WG einzu-
lassen, hat mich zunächst kalt erwischt. Ich kannte zwar 
schon vieles in der Gemeinschaft, aber ich lebte plötzlich 
mit ganz anderen Leuten zusammen. Wir drei sind sehr 



44

David Haase 
hat sein BFD bei der OJC verlängert.

unterschiedlich und haben in alltäglichen Situationen 
oft ganz andere Vorstellungen. Da müssen wir uns immer 
wieder abstimmen, reden, reden, reden und sagen, was 
wir gerade brauchen.
	 Die WG-Dynamik ist eine andere und ich kann an an-
deren Punkten wachsen. Mein Mentor und Zeit und Jesus 
haben mir geholfen und ich bin wieder echt glücklich.

• Lernerfahrungen
Über mich habe ich gelernt, dass ich besser streiten kann, 
als ich gedacht hätte. Oder dass es auf jeden Fall wichti-
ger ist, als ich dachte. Im Guten zu streiten, den anderen 
nicht zu verletzen, sondern gleichzeitig wertzuschätzen, 
ist eine Kunst, in der ich noch viel lernen kann. Man muss 
den Grat finden, jemand anderes in Liebe zu ertragen, aber 
auch Dinge anzusprechen, die einen nerven. Das kann 
man in einer WG besser lernen, als wenn man allein lebt, 
wo man eh nur das macht, was man möchte. Dazu gehört 
auch, dass man Kritik annehmen können muss. Ich spüre 
schon, dass das, was der andere sagt, berechtigt ist, aber 
ich will es nicht so ganz wahrhaben, alles in mir sträubt 
sich, am liebsten möchte ich gleich widersprechen. Ich 
musste richtig lernen, dass andere auch das Recht haben, 
ihre Bedürfnisse zu äußern. 
	 In die WG einziehen hieß zuerst einmal aus dem Eltern-
haus auszuziehen. Hier musste ich meinen Alltag selbst 
organisieren bzw. mit den anderen absprechen, damit 
ich nicht eines Morgens vor dem leeren Kleiderschrank 
stehe, weil keiner von uns Wäsche gewaschen hat, und 
dass abends was zu essen da ist. Das ist ein Lernprozess, 
der weitergeht.

• Verbrüderung

… erleben wir, wenn wir uns öffnen und verletzlich zeigen 
und das ist sehr wertvoll, weil wir uns gegenseitig stär-
ken, ermutigen oder auch trösten. Im Austausch mit den 
Männern der Hausgemeinschaft kann ich mich mitteilen, 
ohne dass jemand mich verurteilt. Meine Last wird leichter. 
Mehr muss ich gar nicht tun und das ist manchmal sehr 
befreiend. Und natürlich nimmt man auch Anteil an den 
anderen. Elemente wie die Stille am Morgen, Mittagsgebet 
und Austausch helfen mir, meinen Glauben zu vertiefen. 
Das ist cool und das möchte ich zukünftig in mein Leben 
integrieren. 

• Bauteam

Ich arbeite im Bauteam mit Thomas und Mykola zusammen. 
Thomas hat langjährige Erfahrungen auf den Baustellen 
der OJC und ganz viel Wissen angesammelt. Er hat gefühlt 
schon alles gemacht und davon darf ich profitieren. Ich 
kann immer fragen und weiß hinterher mehr als vorher. 
	 An Mykola, der aus der Ukraine kommt, ist mir auf-
gefallen, wie schwer die deutsche Sprache ist. Wörter 
umschreiben und erklären, was mir so selbstverständlich 
erscheint, ist oft herausfordernd. Voneinander zu hören, 
wenn wir in der Kaffeepause ins Gespräch kommen, er-
weitert meinen Horizont. Überhaupt kann man in der OJC 
Menschen aus vielen verschiedenen Ländern treffen. 

• Feste feiern
Ich finde es cool, dass hier so viel gefeiert wird, vom Ge-
burtstag übers Abendmahl bis Ostern. Das kannte ich so 
vorher nicht. Wir haben zwar all die Feste auch gefeiert, 
aber hier werden sie geistlich durchdrungen, das spürt 
man. Gerade Ostern ist ein echtes Highlight. Wir haben 
so viel Grund zum Danken und durchs Feiern werden wir 
selbst dankbar. 
	 Das Abendmahl wird jeden Freitag in unserer Schloss-
kapelle richtig zelebriert. Sich vor Jesus zu zeigen und 
dankbar zu werden für das, was er für uns getan hat, be-
deutet mir viel.
	 Ich bin kein Geburtstagsmensch, aber hier kommt man 
nicht drum herum. Für das Frühstück bereiten wir immer 
was vor, was zum Geburtstagskind passt. Das ist ein biss-
chen Aufwand, lohnt sich aber, weil die Person sich sehr 
wertgeschätzt erlebt und man selbst dabei auch fröhlich 
wird. Und beim Geburtstagserzählen lernt man den anderen 
noch mal ganz anders kennen, wenn man was über sein 
Zuhause und seine Familie erfährt und vielleicht auch ein 
paar Bilder sieht. Ich freue mich immer, wenn wieder was 
gefeiert wird, und das kommt hier regelmäßig vor. 
	 Ich bin sehr froh, dass ich mich für das FSJ und die 
Verlängerung entschieden habe und kann es nur weiter-
empfehlen. Und wer weiß – vielleicht komme ich ja wieder.



45

•	 Persönliche Begleitung und
	 Wachstumschancen
•	 Gemeinsames Leben in WGs mit 
	 Gleichaltrigen
•	 Alltagsrelevante Jüngerschaft
•	 Missionarische Einsätze
•	 Leben im Rhythmus von 
	 Glauben, Arbeiten und Freizeit

Wir bieten

Offensive Junger Christen
OJC e.V. 64385 Reichelsheim 
www.ojc.de/freiwillig 

Melde dich bei freiwillig@ojc.de 
und werde Teil einer inspirierenden 
Lebensgemeinschaft. Mach mit im 
OJC-Jahresteam – eine Mission, dein 
Impact, unsere Zukunft! 

Termine für Kennenlernwochenenden: 
24. – 27. März / 23. – 26. Juni 2026

OJC-
JAHRES
TEAM
Dein Freiwilligendienst (BFD/FSJ) 
in der OJC-Gemeinschaft





47

Der Oberstufenbibelkreis einer große christ-
lichen Schule hatte sich für eine Freizeit 
eingemietet, ein großer Kommunitätstag 
unserer Gemeinschaft hat im Saal stattge
funden. Unser Jahresteam hatte ein spannen-
des Persönlichkeits-Seminar. Dann sind da 
die wöchentlichen Mittagstische, die Be-
gleitung des Jahresteams und von weiteren 
Menschen, die Gesprächsangebote dankbar 
annehmen, weitere Gruppenvermietungen an 
den Wochenenden oder auch der OJC-Teen-
kreis „Jig-connect“, der sich zweiwöchentlich 
trifft. Ganz aktuell hatten wir das erste Sing & 
Share in diesem Jahr, unseren Lobpreisabend 
mit anschließender Möglichkeit, noch ge-
mütlich zusammenzusitzen, und bereits zwei 
OJC-Gottesdienste für Familien und Gäste, die 
gerne zum Mittagessen blieben.

Im letzten Jahr gab es im Begegnungszentrum 
100 Veranstaltungen mit ca. 2700 Besuchern. 
Wir zählten 1449 Übernachtungen mit 531 
Personen in unserem Jugendgästehaus. Alle 
diese verschiedenen Veranstaltungen machen 
uns viel Freude. Denn dazu fühlen wir uns als 
kleines Team berufen: Geistliche Angebote, 
Begegnungsräume ermöglichen, Zurüstung 
und Inspiration geben. Gemeinsames Leben, 
Lernen, Glauben und Arbeiten. 

Dieser Einsatz kostet natürlich einiges an 
Kraft und Geld. Um nur ein paar Beispiele zu 
nennen: In den letzten Jahren haben wir nach 
und nach die schon sehr alten Matratzen im 
Gästehaus austauschen können, wir mussten 

die Schindelfassade am Saalgebäude ab-
schleifen, streichen und wetterfest machen, 
die Saaltechnik für Ton und Bild braucht im-
mer wieder Updates. Ein neues Digitalklavier 
mussten wir spontan anschaffen, weil das alte 
ausgefallen ist. 

Die Begleitung von Menschen ist uns ein 
Herzensanliegen, auch sie kostet Zeit und 
Ressourcen und wird nicht vergütet. Wir fühlen 
uns von Gott berufen, das zu teilen, was er uns 
anvertraut hat, und danken Gott wöchentlich 
in unseren Mittagsgebeten für alle Spender, 
die das mit ihrem Einsatz ermöglichen.

Die meisten unserer Angebote sind Zuschuss-
geschäfte und auch in diesem Jahr benötigen 
wir wieder eine stolze Summe für das ganze 
Paket wie z. B. Personalkosten, einen neuen 
TK-Schrank für die Küche, eine neue Bühnen-
beleuchtung, einen Stabmixer, wir haben 
Heizkosten und vieles mehr, damit wir unsere 
vielfältige Arbeit überhaupt tun können. Heute 
möchten wir gerne mutig eine Vision mit euch 
teilen: 

Wenn wir 50 neue Dauerspender gewinnen 
könnten, die monatlich 20 Euro spenden, 
dann hätten wir 12.000 Euro im Jahr für 
laufende Kosten und Neuanschaffungen zur 
Verfügung. Ein Traum! Wollt ihr helfen, diesen 
Traum Wirklichkeit werden zu lassen?

Wir möchten euch schon heute für alles Mit-
tragen unseres Auftrags, Menschen in Christus 
Heimat, Freundschaft und Richtung zu geben, 
von Herzen danken. Für alles Beten, Geben 
und wenn jemand Feuer gefangen hat, auch 
für alle praktische Mitarbeit! Unser Team ist 
klein und wir sind gespannt, wen von euch 
Gott an unsere Seite ruft. Dann sprecht uns 
gerne an!

Für das Begegnungszentrum REZ und 
die ganze OJC

Gerd Epting 

Aus dem 
Begegnungs-
zentrum REZ

Spendenmöglichkeit: 
ojc.de/spenden

Wir sind schon mittendrin im Jahr 2026.  
Bei uns im Begegnungszentrum REZ 
wuselt es wieder nur so von Menschen.



48

Finanzen | 
S P E N D E N B A R O M E T E R

PS: Bei Rückfragen stehen wir Ihnen gerne Rede und Antwort.
Telefon: 06164-9308222 oder E-Mail: noelling@ojc.de

Für Ihre Bank-App 

oder online spenden unter 
www.ojc.de/spenden

Martin Richter
Schatzmeister

Ralf Nölling
Geschäftsführer

Er führte mich hinaus in die Weite, er riss mich heraus;  
weil er Wohlgefallen an mir hatte.
Psalm 18,20

Liebe Freunde und Unterstützer,

diesen Vers aus Psalm 18 haben wir als Jahreslosung 
für uns als Gemeinschaft gezogen. Mit diesem 
Zuspruch dürfen wir voller Vertrauen und Zuversicht 
in das vor uns liegende Jahr 2026 aufbrechen. Zu-
gleich haben wir auch in 2025 erfahren und können 
bekennen, dass Gott uns in die Weite geführt und 
treu versorgt hat. Wir sind von Herzen dankbar für die 
finanzielle Unterstützung im vergangenen Jahr, für 
jede einzelne Spende, für alle monatlichen Überwei-
sungen und für alle Darlehen! Vielen Dank für 
Ihr großzügiges Teilen, Ihre Freundschaft und Ihr 
Vertrauen in unseren Dienst. 

_ Der Spendeneingang in 2025 war nahezu stabil, im 
Vergleich zu den Vorjahren allerdings leicht rück-
läufig. Durch ein großes, unerwartetes Vermächtnis 
wurden wir zusätzlich beschenkt. Dies war eine groß-
artige Hilfe und hat uns ermöglicht, in einem höheren 
Umfang Darlehen zurückzuzahlen. 

_ Auf der Ausgabenseite haben wir sehr sparsam 
gewirtschaftet und keine größeren Investitionen oder 
Bauprojekte realisiert. Die allgemeine Kostenstei-
gerung wurde u. a. durch eine geringere Mitarbeiter-
zahl aufgefangen. Unsere Gesamtausgaben in 2025 
liegen trotz der vielfältigen Dienste auf dem gleichen 
Niveau wie vor 10 Jahren in 2015.

_ Blick auf 2026: Auch im neuen Jahr sind wir an-
gehalten, sehr kostenbewusst zu haushalten, wohl 
wissend, dass unsere Sicherheit in Gottes Hand liegt. 
Um neue Mitarbeiter finanzieren zu können, sind wir 
auf neue Spenderinnen und Spender angewiesen. 
Sind Sie bereit unseren Auftrag mitzutragen? 

_ Zum Ende seiner fünfjährigen Amtszeit hat Jeppe 
Rasmussen seine Aufgabe als Schatzmeister in die 
kompetenten Hände von Martin Richter übergeben. 
Jeppe wird sich nun verstärkt im Bereich unserer 
(digitalen) Veröffentlichungen engagieren. Wir dan-
ken ihm für seinen umsichtigen und gewissenhaften 
Dienst und wünschen Martin viel Weisheit 
und Gottes Segen für die neue Aufgabe. 

Vielen Dank für Ihre Treue, Ihre Verbundenheit und 
alle Gebete!

AUSGABEN 2025

EINNAHMEN 2025 

Ergebnis zum 31.12.2025 	 +148.300 €

Tilgung von Darlehen	 -142.100 €

ZAHLUNGSBILANZ	 +6.200 	€

2 Mio €

Ziel 31.12.
1.828.000

0 1 Mio €

Ziel 31.12.
1.863.000

0 1 Mio € 2 Mio €

Ist 31.12.
1.914.300

Ist 31.12.
1.766.000



49

OJC-Kontakt |

Offensive Junger Christen

Ansprechpartner 
für Ihre Anliegen
Zentrale: 

Helene-Göttmann-Str. 22 | 64385 Reichels-
heim | Tel.: 06164 9308-0 | www.ojc.de | 
kontakt@ojc.de

Kontakt zur Leitung:

Kontakt zu Schloss Reichenberg:

Für alle, die etwas bestellen möchten:

Anfragen zur Buchhaltung:

Für alle, die uns besuchen möchten:

Für alle am DIJG (Institut) Interessierten:

Für Bewerbungen, bei Interesse am
Mitleben und Mitarbeiten:

Für Rückmeldungen an die Redaktion:

Kontakt zur senfkorn.STADTteilMISSION  
in Gotha:

Kontakt zum Haus der Hoffnung 
in Greifswald:

Partnerprojekte weltweit:

Kontakt zur ojcos-stiftung:

Gerlind Ammon-Schad
Priorin
06164 9308-219
leitung@ojc.de

Ralf Nölling
Geschäftsführer
06164 9308-222
noelling@ojc.de

Silke Edelmann
06164 9308-217
silke.edelmann@ojc.de

Michael Wolf
06164 9308-319
wolf@ojcos-stiftung.de

Für Fragen zu FSJ und BFD:

Simon Heymann
06164 9306-115
freiwillig@ojc.de

Frank Paul
0151 50913816
frank.paul@ojc.de
www.senfkorn-stadtteilmission.de

Daniel Schneider
03834 504092
daniel.schneider@ojc.de

Melanie Ferger
06164 9308-320
versand@ojc.de

Martin Richter
06164 9308-314
buchhaltung@ojc.de

Heidi Sperr
Gästehaus Tannenhof
06164 9308-231
tannenhof@ojc.de

Gerd Epting
REZ + Seminare
06164-5169944
tagungen@ojc.de

Hanne Dangmann
Priorat
06164 9308-236
hanne.dangmann@ojc.de

Zentrale Institut
06164 9308-211
institut@dijg.de

Bernhard Schad
06164 9306-0
schloss@ojc.de

Erfahrungsfeld
Christine Casties
06164 9306-306
erfahrungsfeld@ojc.de

Birte Undeutsch
06164 9308-318
redaktion@ojc.de



50

Mit und zwischen 
den Generationen 
Wie gelingt gemeinsames geistliches Le-
ben mit und zwischen den Generationen? 
Wir haben im Lauf der Jahre einiges dazu-
gelernt und teilen es gerne mit anderen 
Gemeinschaften. So auch im November 
2025 in Adelshofen. Kommunitäre Mit-
glieder des Lebenszentrums, Lehrer und 
Studierende des Theologischen Seminars 
hatten Priorin Gerlind Ammon-Schad und 
einige Gefährten der OJC zu diesem Thema 
eingeladen. Der Vortrag führte am Ende 
des Abends in ein Gespräch der Genera-
tionen unter der Fragestellung: Was soll 
die andere Generation von meiner wissen? 
Und was möchte meine Generation von 
der anderen unbedingt erfahren? Durch-
aus fruchtbar, humorvoll und in die Tiefe 
gehend!

Immanuel-Gebet
Für vier Tage war unser Begegnungs-
zentrum gefüllt mit den Teilnehmern des 
Immanuel-Gebet-Seminars I und II. Durch 
inspirierende Lehre und Übungen, die auf 
biblischen Grundlagen und Erkenntnissen 
der Gehirnforschung beruhen, wurden die 
Teilnehmer geschult und gingen reich be-
schenkt wieder nach Hause. 
	 Das Immanuel-Gebet ist ein Weg der 
Begegnung mit Jesus, der helfen kann, 
das, was man im Kopf erfasst hat, auch auf 
der Herzensebene zu erfahren. Eingebettet 
in unsere kommunitären Elemente wie 
Abendmahl und Sonntagsbegrüßung war 
es eine besonders schöne Art, das erste 
Adventswochenende und den „Gott mit 
uns“ zu erleben.
	 Das nächste Basisseminar I findet Ende 
Mai in Reichelsheim statt, siehe Seite 54

Treffen Geistlicher 
Gemeinschaften
Vom 18.11 bis 20.11.2025 fand unser 
Treffen Geistlicher Gemeinschaften (TGG), 
bei der Jesus-Bruderschaft in Gnadenthal 

MEHR OJC
Vom 3.-6. Januar waren wir mit einem OJC-
Stand in Augsburg bei der MEHR Konfe-
renz. Mit drei OJC-Mitarbeitern und drei 
Ehemaligen waren wir ein gut besetztes 
und hoch motiviertes Team. Es ist schon 
eine Wucht, mit 11.000 Christen aus unter-
schiedlichen Konfessionen einen wunder-
baren Lobpreis und gute Inputs zu erleben. 
„The Sound of Joy“ war das Thema, und 
der Freuden-Sound war auch atmosphä-
risch in diesen Tagen spürbar. Wir haben 
am OJC-Stand viele junge und alte Freunde 
getroffen, neue Bekanntschaften gemacht, 
natürlich zahlreiche Salzkorn- und Hoffen-
Magazine verteilt, und eifrig für das Jahres-
team geworben.

News aus der OJC |

Baby on board
Am Freitag, 9. Januar 2026, hat in den frü-
hen Morgenstunden das jüngste OJC-Kind 
das Licht der Welt erblickt: Noemi Jonda, 
Tochter von Mitsch und Tabea Fliedner.  
Wir heißen dich herzlich in unserer Mitte 
willkommen und freuen uns mit deinen 
Eltern an deinem Leben.

statt mit ca. 30 Gemeinschaften aus ganz 
Deutschland.
	 Bei diesen Treffen, immer am Buß- und
Bettag, haben wir die Gelegenheit zum 
Austausch, zum Kennenlernen und Nach-
denken über zentrale Fragen des gemein-
schaftlichen Lebens und Glaubens in 
Schwester- und Bruderschaften und Fami-
lienkommunitäten als Teil der Kirche.
Dieses Jahr hatten wir als Referenten das 
Ehepaar Manfred und Ursula Schmidt aus 
Fürth, Bayern, eingeladen, zum Thema 
Hörendes Gebet, denn das Gebet ist der 
Herzschlag all unserer Gemeinschaften.
Es war schön zu sehen, wie wir trotz unse-
rer Unterschiedlichkeit so viel voneinander 
lernen können, wenn wir füreinander offen 
sind.



51

JUMIKO
Nur knapp eine Woche später war das 
Jahresteam der OJC auch bei der JUMIKO 
in Stuttgart mit einem Stand vertreten. 
Johannes berichtet: „Es gab viele gute 
Gespräche mit Jungen und Alten, mit Men-
schen, die die OJC schon länger kannten 
als wir, und mit welchen, die noch nie von 
ihr gehört haben.“ 
	 Den Kontakt mit anderen Werken und 
Menschen zu pflegen ist ein Geschenk.

Postkartenbuch 2026
Es gibt noch Exemplare von unserem 
Postkartenbuch für 2026! Gerne kostenfrei 
bestellen, am einfachsten per E-Mail an: 
versand@ojc.de

OJC Weihnachtsaktion
Bis zum 31.12.2025 sind bei OJC und 
ojcos-stiftung 281.600 Euro an Spenden 
für die Weihnachtsaktion eingegangen. 
Im Vergleich zu den Vorjahren ist die 
Spendenbeteiligung noch ein Stück ge-
wachsen.  Für dieses großartige Ergebnis 
bedanken wir uns sehr herzlich – auch im 
Namen unserer Freunde und Projektpart-
ner! 
	 Ihre Unterstützung ermöglicht, prakti-
sche Hilfe, Bildung und geistliches Wachs-
tum an vielen Orten weltweit. Aktuell 
bereiten wir die nächsten Auszahlungen 
vor für Projekte im Kongo, in Nigeria, auf 
den Philippinen und im Libanon.

Roots
Am 24. Januar war die OJC in Schorndorf. 
Dort hatte die junge Gemeinschaft „roots 
e.V.“ (roots-community.de) zu einem Forum 
eingeladen. Thema: Einsamkeit. Bei einem 
Podiumsgespräch kamen der Gründer von 
roots, ein christlicher Unternehmer, ein 
Gemeindegründer, eine Traumatherapeu-
tin von Videri ( videri-ev.de) und Gerlind 
Ammon-Schad über Einsamkeit und die 
heilende Wirkung von Gemeinschaft ins 
Gespräch. Unsere Magazine gingen weg 
wie warme Semmeln, besonders das über-
aus passende letzte Hoffen-Magazin über 
Einsamkeit.

Jesus begleiten
Die Passions- und Fastenzeit ist eine Ein-
ladung, innezuhalten und sich neu auf das 
Leiden, Sterben und die Auferstehung Jesu 
Christi auszurichten. 
	 In den zwei Wochen vor Ostern, von 
Montag, 23. März bis Sonntag, 5. April 
2026, laden wir ein, Jesus auf dem Kreuz-
weg zu begleiten. Jeden Morgen treffen 
wir uns als OJC-Gemeinschaft zu kurzen 
Passionsandachten, die durch eine ein-
fache Liturgie und einen biblischen Impuls 
gestaltet werden.
	 In den diesjährigen Andachten leiten 
uns Kreuzwegstationen der Klosterkirche 
der Karmeliten Birkenwerder, die Passion 
Jesu zu bedenken. Die Andachten werden 
täglich ab 04:00 Uhr auf YouTube, Face-
book und auf unserem Podcast „feinhörig“ 
veröffentlicht. Wer unseren Kanal abon-
niert, wird automatisch benachrichtigt, 
sobald eine neue Andacht verfügbar ist. 
Liturgie, Kreuzwegstationen und Texte der 
Andachten finden sich auf unserer Web-
site:

www.ojc.de/passion-2026



52

Du bist bei uns richtig, 
wenn du ...

•	 statt in einen 9-to-5-Job reinzubuttern deinen 
	 Glauben, deine Arbeitskraft und deinen Lebens-
	 alltag als Einheit erleben und gestalten willst.

•	 neugierig bist auf christliche Community und
	 auf Networking mit Christen aus vielen Kulturen 		
	 und Denominationen.

•	 bereit bist, deine Gaben und Qualifikationen im 
	 praktischen, thematischen oder sozialen Bereich 
	 einzubringen, zu erweitern und mit anderen 
	 kreativ umzusetzen. 

	 Lust auf das Experiment gemeinsames Leben?
 
	 Komm zu uns und finde heraus, ob dein Platz 
	 bei uns ist. Gerne auch für einen begrenzten 
	 Zeitraum von drei bis fünf Jahren. 

Konkret suchen wir dich 
für Publish und PR

•	 Du hast Freude am Denken und Kommunizieren, 		
	 bist offen für neue Ideen und bereit, dich auf Dis-	
	 kussionen mit guten Argumenten einzulassen. 

•	 Du hast Skills in der digitalen Aufbereitung 
	 von guten Inhalten – Reels, Podcasts, Threads, 		
	 Flyer, Foto – und möchtest sie über Social Media 	
	 verbreiten.

•	 Du bist experimentierfreudig und hast Lust, 		
	 unsere Öffentlichkeitsarbeit mit anzuschieben, 		
	 dich auf die Challenge des gemeinsamen Lebens 	
	 einzulassen, um mit vielen Menschen ins Ge-
	 spräch über den Glauben zu kommen.

	 Bring mit unserem Team in Redaktion und 
	 Medienwerkstatt die Message zum Leuchten!

	 Melde dich bei Ralf Nölling
	 Tel.: 06164 9308 222 
	 E-Mail: noelling@ojc.de

Wir suchen Dich
Du bist inspiriert von Jesus Christus und willst auch andere für ihn begeistern. 



53

OJC 
unterwegs 

20. – 22. Februar 2026

Verbunden_verwickelt_
verheißen: 
Was gemeinsames Leben uns beschert 
Ort: Bünsdorf bei Rendsburg /SH

Regionaltagung Schleswig-Holstein der 
Akademiker_SMD
 
Referenten: Gerlind und Bernhard Schad
Mehr Infos: www.akademiker.smd.org

27. – 29. März 2026

05. – 09. August 2026

Führen mit Haltung 
Lausanner Younger Leaders Gathering
Ort: „Nudelfabrik“ in Zeitz (bei Leipzig)

Referent: Thomas Härry, CH-Aarau
Team: U.a. Konstantin Mascher (OJC), 
Evi Rodemann (Lausanne International), 
Melanie Harendt (Schüler-SMD) und 
Frank Lederer (Crossover).
Mehr Infos: www.lausannerbewegung.de

OJC-Newsletter Insight 
abonnieren
Die OJC lebt Gemeinschaft und möchte ihre 
Freunde daran teilhaben lassen – mit echten 
Einblicken in die Gemeinschaft. Deshalb gibt 
es unseren Newsletter „Insight“: zweimal im 
Monat erzählen wir, was die OJC gerade be-
wegt. Du erfährst von anstehenden Veranstal-
tungen, wir erzählen von Highlights unseres 
Lebens, unseren weltweiten Partnern und den 
Themen, die uns in den Redaktionen beschäf-
tigen. Wenn du dir ein Stück OJC ins Postfach 
holen möchtest, dann abonniere hier:	

hiobsBOTSCHAFT
Ort: Bad Blankenburg / Thüringen

130. Allianzkonferenz „Gemeinsam glauben, 
miteinander handeln“ mit OJC-Stand

Mehr Infos: www.allianzkonferenz.de

20. – 22. März 2026

Moving – als Team 
im Quartier 
Ort: Neufrankenroda (Siloah-Hof)

13. – 15. März 2026

Gemeinschaft  
Echt jetzt? 
Ort: Visselhövede

Referent: Konstantin Mascher
Mehr Infos: www.lebensraeume-online.de

Team: Ute und Frank Paul, Christiane und 
Michael Weinmann
Mehr Infos: senfkorn-stadtteilmission.de/
moving-als-team-im-quartier/

www.ojc.de/medien



54

14. März 2026

Oasentag 
für junge Erwachsene
Ort: Begegnungszentrum REZ / Reichelsheim

Mitten in unserem Alltag will dieser Tag zu 
einer kleinen Pause einladen. Hier wartet ein 
freigehaltener, vorbereiteter Raum und Zeit, 
um sich von Gott beschenken zu lassen.
Elemente des Tages sind: Impuls, Zeit für 
Stille, Gesprächsangebote, Gebetszeiten, 
Möglichkeiten zum Spazierengehen. Wir 
beschließen den Tag mit einer gemeinsamen 
Sonntagsbegrüßung.

Anmeldung: tagungen@ojc.de
Zeit: 9:30 – 21:00 Uhr 
Kosten und Optionen: 
www.ojc.de/veranstaltungen

Oasentag
ab 40 Jahren
Ort: Tannenhof / Reichelsheim

Anmeldung: tannenhof@ojc.de
Kosten und Optionen: 
www.ojc.de/veranstaltungen

Basic-Wochenende
der Weg-Gefährten-Gemeinschaft
Ort: Reichelsheim

verbündet – verbunden – verbindlich
Seit 2023 gibt es die Gemeinschaft „Weg-
Gefährten der OJC“. Wenn du mehr wissen 
möchtest: Komm zum Basic-Wochenende 
und informiere dich unverbindlich.

Team: OJC und Weg-Gefährten 
Anmeldung: tagungen@ojc.de

Termine
2026

01. – 03. Mai 2026

LebensBROT
Impuls- und Backwochenende
Ort: Weitenhagen b. Greifswald

Team: Carolin Schneider, Konstantin 
Mascher, Meike Richter
Kosten: Seminargebühr 100 €, Ü/V 
siehe www.weitenhagen.de
Infos und Anmeldung: Haus der Stille in 
Weitenhagen, www.weitenhagen.de

14. – 16. Mai 2026

14. Mai 2026

OJC-Jahresfest 
Tag der Offensive 
Ort: Reichelsheim
Mehr Infos: siehe Seiten 6 – 7

OJC-Kennenlerntage
Ort: Reichelsheim

Du kennst die OJC bisher nur von den Publika-
tionen oder von Freunden? Bleib nach unse-
rem Jahresfest zu den OJC-Kennenlerntagen! 
Dich erwarten Begegnung mit Menschen, 
die sich auf dich freuen, Rundgang durch 
die OJC-Häuser, Abendmahlsgottesdienst in 
der Schlosskapelle, geistliche Impulse und 
anderes Futter.

Mit Kinderprogramm für Familien!
Anmeldung unter www.ojc.de/tdo

20. – 22. März 2026

Ausgebucht. 
Warteliste!

Jahresteam  
Kennenlerntage
für 2026/27 (FSJ und BFD)
Ort: Reichelsheim

Du bekommst Einblicke in unser gemein
sames Leben und erhältst viele Informatio-
nen, wie das Leben im Jahresteam bei der OJC 
aussieht. Hier hast du auch die Möglichkeit, 
unsere Freiwilligen nach ihren Eindrücken zu 
befragen.

Anmeldung unter: freiwillig@ojc.de
Ansprechperson: Simon Heymann

24. – 27. März / 23. – 26. Juni 2026

17.  – 19. April 2026

LebensBROT
Impuls- und Backwochenende
Ort: Tannenhof / Reichelsheim

Jesus Christus spricht: „Ich bin das Brot des 
Lebens. Wer zu mir kommt, den wird nicht 
hungern...“ (Joh 6,35). Im gemeinsamen 
Brotbacken, einer Sonntagsbegrüßung, Stille, 
Bibelstudie und im Brechen des Brotes im 
Abendmahl nähern wir uns diesem Jesuswort 
auf ganz anschauliche Weise. Wir versorgen 
uns selbst und backen mit Weizensauerteig 
alle möglichen Gebäcksorten: von Brötchen, 
Brot, Fladenbrote, Kuchen bis Pizzen. 

02. – 05. April 2026

Ostern erleben
Osterfreizeit
Ort: Weitenhagen b. Greifswald

Wir laden ein, die Kar- und Ostertage ge-
meinsam zu erleben. Wir starten mit einer 
Sederfeier am Donnerstagabend. Die Kartage 
werden gestaltet mit einem Gottesdienst, 
biblischen Impulsen und Zeiten der Stille. Die 
gemeinsamen Tage enden am Ostersonntag 
nach einem Familien-Gottesdienst und dem 
abschließenden Mittagessen. Für Kinder gibt 
es ein Kinderprogramm. 

Team: OJC Greifswald
Kosten: Seminargebühr 60 €, Ü/V 
siehe www.weitenhagen.de
Infos und Anmeldung: Haus der Stille in 
Weitenhagen, www.weitenhagen.de

Team: Konstantin Mascher, Meike Richter
Kosten: Seminargebühr 60 €, Ü/V 136 € 
im EZ und 104 € im DZ
Infos und Anmeldung: tannenhof@ojc.de



55

Begegnungszentrum REZ, Bismarckstraße 8
Gerd Epting • Tel. 06164 5169944 
E-Mail: tagungen@ojc.de

Gästehaus Tannenhof 
Hel.-Göttmann-Straße 22
Heidi Sperr • Tel. 06164 9308 231 
E-Mail: tannenhof@ojc.de

Seminare in Greifswald
in Zusammenarbeit mit dem Haus der Stille,
Weitenhagen
• Telefon: 03834 803 30
• E-Mail: anmeldung-hds@weitenhagen.de
• www.weitenhagen.de
Fragen zu Seminarinhalten an 
greifswald@ojc.de

Euer Kommen soll nicht an den Finanzen 
scheitern. Bitte sprecht uns an.

Infos und Anmeldung

Wir freuen uns auch über 
Besuch unserer Website: 
www.ojc.de/veranstaltungen

04. – 06. September 2026

FamilienBROT
Impuls- und Backwochenende für  
Familien mit Kindern (bis 10 Jahre)
Ort: Weitenhagen b. Greifswald

Leckeres Gebäck braucht gute Zutaten, muss 
geknetet werden und braucht Ruhezeit. Auch 
Familienleben braucht gute Zutaten, es gibt 
Reibung und Konflikte und wir brauchen 
Zeiten der Ruhe und Erholung.

Im Seminar FamilienBROT vertiefen wir diese 
Themen und tun uns dabei etwas Gutes: Wir 
backen als Familien alle möglichen Gebäck-
sorten – vorwiegend mit Weizensauerteig: 
Brot, Brötchen, Fladenbrot, süßes Gebäck, 
Pizza, usw. und feiern am Samstagabend 
eine Sonntagsbegrüßung im Familienformat. 
Beim Brotteig kneten gibt es viel Zeit, um 
sich miteinander und mit anderen Familien 
auszutauschen.

Team: Dorothea Hühne und Nicole Puschmann
(Referentinnen), Meike Richter, Carolin 
Schneider, Konstantin Mascher 
Kosten: Seminargebühr 80 €, Ü/V 
siehe www.weitenhagen.de
Infos und Anmeldung: Haus der Stille in 
Weitenhagen, www.weitenhagen.de

Gottesdienste und Lobpreis

Ort: Begegnungszentrum REZ,
Bismarckstr. 8, 64385 Reichelsheim

OJC-Gottesdienste:
15. März | 14. Juni | 3. Aug | 6. Sept |  
8. Nov. | 6. Dez. 2026 um 11 Uhr
Anschließend gemeinsames Mittagessen
(bring & share) und Zeit zur Begegnung

sing & share – Lobpreis & gemütliche
Begegnung am Freitag Abend:
13. März | 12. Juni | 6. Nov. | 4. Dez.2026  
ab 19:30 Uhr

Ihr seid immer herzlich willkommen – 
ganz ohne Anmeldung!

Erfahrungsfeld Schloss Reichenberg

Schloss Reichenberg – ein erlebnispäda-
gogischer Lernort und ein inspirierender 
historischer Begegnungsort. 

Wir bieten erlebnispädagogische Programme 
für unterschiedliche Ziel- und Altersgruppen 
und Führungen auf unserem Schloss an.

Buchen Sie einen Termin für Ihre Gruppe zu 
einem Teamtag, Ausflug oder einer Erlebnis-
führung. 

Der aktive Sonntagsausflug für Jung und Alt 
Mitmachaktionen für Einzelgäste, kleine 
Gruppen und Familien, ohne Anmeldung.

29. – 31. Mai 2026

Vom Kopf ins Herz
Immanuel-Gebet 1 (Basis-Seminar)
Ort: Begegnungszentrum REZ / Reichelsheim

Viele Christen sehnen sich nach einer tieferen 
Begegnung mit Gott, erleben aber in ihren 
Gebetszeiten eher Dürre und Blockaden, 
statt den „Strom lebendigen Wassers“, den 
Jesus verheißt. Das Immanuel-Gebet schafft 
einen neuen Zugang zu einer erfahrbaren 
Begegnung mit Jesus. Dadurch verändert sich 
zunehmend nicht nur unser Glaube, sondern 
das ganze Leben. Dieses Seminar richtet sich 
an Menschen, die sich nach einer erfahrbaren 
Gottesbegegnung sehnen und lernen wollen, 
ihr Herz tiefer zu öffnen und sich gegenseitig 
dabei zu helfen.

Lehrimpulse, Übungen, Kleingruppen, Gebet 
und angeleitete Stille sind Elemente dieses 
Seminars.

Referenten: Manfred und Ursula Schmidt, 
Fürth; Hanna Epting, OJC Reichelsheim
Beginn am Freitag um 15 Uhr mit einem Steh-
kaffee, Ende am Sonntag gegen 13.30 Uhr.
Kosten: Seminargebühr 90 €, 140 € pro 
Teilnehmer im Einzelzimmer oder 120 € im 
Mehrbettzimmer inkl. Vollverpflegung.
Anmeldung: tagungen@ojc.de

19. – 21. Juni 2026

Zwischen Erde und 
Ebenbild
Ein Töpfer-Wochenende für Frauen
Ort: Begegnungszentrum REZ / Reichelsheim

Mit den Händen zu gestalten und uns mit 
unserem Schöpfer zu verbinden, dazu lädt 
dieses Wochenende ein. Wir wollen viel Zeit 
in der Werkstatt verbringen und Impulse aus 
Psalm 139 in Ton formen und ausdrücken. 
Dazwischen gibt es Raum für Begegnung und 
auch das Feiern kommt nicht zu kurz. 

Beginn: Freitag, 19. Juni 2026
Ende: Sonntag, 21. Juni 2026 
Kosten: Seminargebühr 60 €, 136 € pro 
Teilnehmer im Einzelzimmer oder 116 € im 
Mehrbettzimmer inkl. Vollverpflegung.
Team: Hanna Epting mit REZ-Team
Anmeldung: tagungen@ojc.de.

Termine 2026: 19. April, 31. Mai, 2. August, 
13. Sept (Tag d. off. Denkmals), 18. Oktober, 
14.30 bis 18.00 Uhr

Herzliche Einladung für Gruppen, die OJC 
mit einer Führung und einem Kaffeetrinken 
kennenzulernen.

Infos: www.schlossreichenberg.de
Kontakt: erfahrungsfeld@ojc.de
Tel.: 06164 9306-306



Nr. 305

„Ihr werdet nicht erlangen, 
was ihr liebt, wenn ihr 
nicht ertragt, was ihr hasst.“
Arabisches Jesus-Agraphon

Aus: Das Neue Testament und frühchristliche Schriften. Übers. u. komment. 
von Klaus Berger und Christiane Nord. Frankfurt a. M. / Leipzig (6)2003, S. 1156




